
		
			[image: Cover of Futhark 14–15 (2023–2024) by Marco Bianchi;James E. Knirk;Michael Lerche Nielsen;Henrik Williams]
		
	
		

		
			Futhark

		

		
			International Journal of Runic Studies

		

		
			Vols. 14–15

			2023–2024

		

		

		
			Published with financial support from Charles and Myrna Smith

		

		
			© Contributing authors 2025 (CC BY)

			http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:uu:diva-573979 

			All articles are available free of charge at http://www.futhark-journal.com 

			Editorial advisory board: 

			Michael Barnes (University College, London), Lisbeth Imer (National Museum, Copenhagen), Judith Jesch (University of Notting­ham), Magnus Källström (Swedish National Heritage Board), Robert Nedoma (University of Vienna), K. Jonas Nordby (Museums in Akershus), Lena Peterson (Uppsala University), Kendra Willson (University of Turku), Kristel Zilmer (University of Oslo), Christi­ane Zimmermann (Kiel University), Þórhallur Eyþórs­son (University of Iceland)

			Typeset with Linux Libertine by Marco Bianchi

			University of Oslo

			Uppsala University

			ISSN 1892-0950 (print)

			ISSN 2003-296X (online)

			ISBN 978-91-990313-2-3 (print)

		

		

		
			Contents 

		

		
			Contents

			Foreword 		5

			Bernard Mees. Phrasal and Compound Verbs in Early North Germanic 		7

			Hanna Åkerström. Läsordningen på Stentoftenstenen 		23

			Eric T. Lander. Istaby ᴀfatʀ: Issues, Evidence, Arguments 		45

			S. Beth Newman Ooi, Kerstin Majewski, and Lilla Kopár. Eþelþryþ Who? The Enigmatic Old English Dry-point Runes in the St Petersburg Insular Gospels 		69

			Magnus Källström. Ett par runristade dirhamer i Historiska museets samlingar 		95

			Magnus Källström. Runstenen U 597 vid Hökhuvuds prästgård: Ett runstenspussel i papper och sten 		105

			Patrik Larsson. Runföljden tatr (U 1070): Barnspråk eller skaldespråk? 		117

			Alessandro Palumbo. Latin i runinskrifter och en nytolkning av gravhällen från Skärvum (Vg 129) 		131

			Magnus Källström. Nils Månsson Mandelgren, Carl Säve och runorna på Gånge-Rolfs horn 		159

			Burgert Senekal. The Use of Runic Hashtags on Instagram 		171

			Debate

			Henrik Williams and Staffan Fridell. Yggʀ on the Rök Runestone 		193

			Short Notices

			Staffan Fridell. De äldre runornas bildning 		201

			Eric T. Lander. A Misidentified Separator in U 924 		207

			Henrik Williams. Namnet Bōiʀ 		213

			Staffan Fridell. Dalrunornas utveckling 		217

			History of Runology

			Michael P. Barnes. The Early Runic Mini-Symposia: Some Personal Reflections 		225

			

			Review Article

			Klaus Düwel, Robert Nedoma, and Sigmund Oehrl. Die südgermanischen Runeninschriften: Mit Beiträgen von Moritz Paysan, Peter Pieper, Diana Sauer und Frauke Stein. Reviewed by Martin Dewey-Findell 		233

			Reviews

			Livia Kaiser. Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Annotated Edition of the Old Frisian Runic Corpus. Reviewed by Jasmin Higgs 		245

			Runes in Finland. Ed. Kendra Willson. Reviewed by Staffan Fridell 		250

			Contributors 		253

		

		

		
			Foreword 

		

		
			Foreword

			This journal came into being fifteen years ago with the first issue appearing in December 2010. The idea of founding an inter­disciplinary journal dedi­cated to runology and runic studies was first suggested by the writer of this “Foreword”, James Knirk, at the annual meeting of field runologists in Visby, Gotland, in 2007. The proposal met with approval and preliminary work on the project gradually began.

			Fortuitously, the first issue in 2010 was supplied with copious, already edited material as the organizers of the Sixth International Symposium on Runes and Runic Inscriptions in Lancaster in 2005 agreed to let us publish their selected papers. This gave the journal ample material to begin with. I have since been the driving force behind the journal (together with Henrik Williams for more than eleven years) and have enjoyed outstanding help from Marco Bianchi, runological “typesetter” and assistant editor (later also co-editor), as well as English-language consultants, an initially small and later expanded advisory board, and also more recently additional assistant edi­tors. The demanding editorial work typically involves guidance for authors as well as suggestions for improvements and clarifications; not merely proofreading for punctuation.

			Various circumstances have at times delayed publication and several issues have appeared later than scheduled; one double issue (9–10 for 2018–2019) was necessitated by a substantial delay. The present issue is now severely overdue. The explanation for this is essentially that all the editors work without remuneration either alongside their regular jobs or dur­ing their retirement. Several editors have been engaged in particularly pres­sing and demanding academic or administrative tasks that have neces­sarily taken priority over the production of Futhark. In combination with health issues and various technical problems, the delay has proved un­avoidable, although regrettable.

			To bring the periodical back on schedule, Henrik Williams has returned to Futhark as guest editor of this double issue; he will take over as chief editor with the next number, which will likewise be a double issue. The edi­torial staff will be expanded, and new routines will be implemented to ensure regular publication every fall. From 2027, the deadline for sub­mitting articles will be 15 January, and 1 May for short notices and all other contributions. A compiled bibliography will also be introduced to facili­tate the preparation of biographies by authors. Fortunately, due to the continuing financial support of Myrna Smith, for which we are deeply grate­ful, we are able to cover the publication costs of the journal.

			James E. Knirk

			Oslo, December 2025

		

	
		

		
			Bernard Mees. Phrasal and Compound Verbs in Early North Germanic 

		

		
			Mees, Bernard. “Phrasal and Compound Verbs in Early North Germanic.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 7–21.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1069

		

		
			Phrasal and Compound Verbs in Early North Germanic

			Bernard Mees (Monash University)

			Abstract

			One of the characteristic features of Old Norse is the loss of unstressed preverbs and hence a great reduction in the number of compound verbs inherited from Proto-Germanic. Yet interpretations that assume the existence of verb-particle con­structions are often invoked by runologists suggesting the development of a new type of verbal formation in early North Germanic. The appearance of both phrasal and compound verbs in early runic inscriptions may represent evi­dence of a language where both object-verb and verb-object phenomena were common. This paper reassesses the early runic evidence for phrasal and com­pound verbs, particularly in light of a 1999 find from the Nydam bog and recent syntactic scholarship.

			Keywords: Early North Germanic, older futhark inscriptions, syntax, phrasal verbs, compound verbs, KJ 17a Eikeland clasp, Nydam spear-shaft runic inscription

			Perhaps the most notable behaviour that distinguishes Old Norse and the later North Germanic languages from the other Germanic dialects is their common employment of phrasal verbs where German and Old Ger­manic languages such as Gothic typically preserve compound verbs. English has more clearly developed from a language that favoured com­pound verbs such as Old English ætgifan ‘give to’ to one where phrasal verbs such as give to now prevail, and it seems clear that the North Ger­manic languages must have undergone a similar development at an earlier linguistic stage than Old Norse. Both compound and phrasal verbs are often claimed to be attested in the early runic evidence from Scandi­navia as if the change from dialects that favoured compound to phrasal verbs was occurring at the time that the early runic inscriptions are attested. The widespread employment of compound verbs in Gothic, Old English and Old High German suggests that phrasal verbs must have been rare in Proto-Germanic and that the favouring of phrasal verbs in Old Norse is one of the most important early dialectal developments in North Germanic.

			This paper assesses the evidence for phrasal and compound verbs among the early runic inscriptions in light of recent studies of historical syn­tax. After considering the broader evidence for compound and phrasal verbs in early runic epigraphy, two examples of texts are analysed: those that appear on the Eikeland clasp (KJ 17a) and on a spear-shaft from the Nydam bog (Rau and Nedoma 2014). Rather than a phrasal verb, the in­scrip­tion on the Eikeland clasp appears merely to preserve a prepo­si­tional phrase, while the Nydam spear-shaft inscription seems to be best under­stood as featuring a compound verb. The Nydam inscription also appears to demon­strate that a relatively late date should be assumed for the pres­er­vation of weakly stressed preverbs in North Germanic and the pres­er­vation of compound verbs in the early runic inscriptions more generally.

			Phrasal verbs

			The Germanic languages feature two manners in which an adverb may be added to a main verb in order to create a new construction (Thim 2012). The older, inherited manner is to prefix an adverb to a main verb to form a com­pound. The Indo-European languages make wide use of compound verbs, with Hittite, Vedic Sanskrit, Ancient Greek and Old Irish being par­tic­u­larly characterised by their use of preverbs. Compound verbs are com­monly attested in the Old Germanic languages other than Old Norse, with pre­verbs derived from Proto-Germanic adverbs such as *anda, *bi, *eni, *fra, *ga(n) and *uds (Kroonen 2011, 87) being particularly common. But com­pound verbs are rare (and often only controversially attested) in early runic inscriptions as if they had already been mostly lost to North Ger­manic at a very early date. By the time of the appearance of the earliest re­cords of Old Norse, compound verbs had become remarkably rare, in marked contrast to other Germanic languages such as Gothic, Old Eng­lish and Old High German. The separation of North Germanic from the West Germanic languages is often assumed to have only occurred at the time that the oldest runic inscriptions are first documented, however, sug­gest­ing that compound verbs should be present in the early runic record.

			Compound verbs were evidently once commoner in North Germanic than they are in Old Norse as nominal compounds such as Old Norse andswar ‘answer’ and the corresponding verbal form svara ‘answer’ (< *anda-swar-) seem to attest (although cf. the rarer formal verb andsvara ‘answer, be responsible for’). Some compound verbs have been argued to ap­pear in early runic inscriptions, but the evidence is remarkably slight and it has been contested. The Vimose wood-plane (KJ 25) features a se­quence an-:regu that Seebold (1994, 66 f.) identifies as a preverb ana- and a first-person singular present form of what Markey (2012, 101–05) recon­structs as the problematically attested strong verb *rehaną/reganą ‘counsel, advise’. The Reistad inscription’s unnam (KJ 74) has also long been thought to preserve an otherwise unattested compound of a preverb und- or unþ- (Seebold 2003, 300 f.) and what Marstrander (1930) argued was a third-person singular preterite form of *nemaną ‘take’ (on the model of Old English underniman ‘take surreptitiously, steal, take into the mind, under­stand’). Antonsen (1975, no. 41; 2002, 202 f.), however, took unnam to be a privative cognomen Unnām[z] of a type well-attested in North Ger­manic (Williams 1993) and there is some evidence that the surface of the Reistad stone has fragmented (and hence that some characters may have been lost) after unnam (Hansen 2020, 240; Mees 2021, 115–18). There have also been similar concerns regarding how best to interpret an-:regu, Grønvik (1996, 35) interpreting the sequence as a nominal compound ‘the ones who are reeling’, comparing Danish rave ‘stagger, reel’. Many of the pre­verbs inherited by North Germanic were lost sometime during the Iron Age as part of a widespread deletion of unstressed prefixes (Schulte 2003a; 2003b; 2005), with most compound constructions in Old Norse evidently representing new formations.

			The other kind of adverbial modification to a main verb attested in Germanic is found in verb-particle constructions. These are much com­moner than compound verbs in the North Germanic languages and most evi­dently represent fairly recent formations. As Thim (2012) observes, phrasal verbs seem to reflect the emergence of verb-object word orders from an inherited Indo-European object-verb order, a development that is attested in the early runic texts (Eythórsson 2012). What has traditionally been taken as an unambiguous example of such a phrasal verb is attested in the early runic By inscription where the main verb ortē ‘worked’ was proposed by Krause (in Krause and Jankuhn 1966, 161) to be further speci­fied by the particle ūt ‘out’. Together the two forms have usually been recognised (after Krause) as constituting a phrasal verb ortē … ūt ‘wrought’, although the inscription becomes increasingly difficult to make out after the sequence ortē. The inscription on the memorial from By also seems to be syntactically deficient, following a first-person singular pro­noun ek with a third-person singular verb ortē. 

			

			Dated to the c. AD 375/400–520/530 period by Imer (2015, 28), the monu­mental text on the By runestone was read by Krause (in Krause and Jan­kuhn 1966, 159) as:

			e͡kirilazhrozazh͡rozezoṛteþatazinautalaif͡ụdz | rmþï

			ek irilaz Hrōzaz Hrōzez ortē þat azina ūt Ālaifu…

			‘I, Lord Hrozaz, son of Hrozaz, (he) wrought this slab for Alaifu.’

			Imer (2015, 28), however, does not accept Krause’s transcription ut (indi­cating that only the t is secure) and she reads alai-d- before the final sequence. The inscription begins with an onomastic formula featuring irilaz, a term cognate with Old Norse jarl that Olsen (in Olsen and Shetelig 1929, 58–60) translated as ‘rune-master’, but which from a syntactic per­spec­tive can only be a form of address comparable to Latin dominus ‘lord’.1 The final sequence rmþï is most recently taken by Kusmenko (2017) to pre­serve a magical code.

			An even less clear case of a phrasal verb is assumed by Knirk (2015), fol­low­ing Krause (in Krause and Jankuhn 1966, 47), to appear on the sixth-century Eikeland clasp. In this instance the phrasal verb is assumed to be wrītu ī which Knirk translates as ‘engrave’ (cf. Imer 2015, 55). The adverbial reflections of the preposition í in Old Norse all preserve nasal en­large­ments and Knirk’s interpretation of the Eikeland inscription sug­gests use of a preposition in the formation of a phrasal verb where we would expect to find an adverb. The allative adverbial equivalent of the Old Norse preposition í is inn, its locative is inni ‘in(side)’, its ablative is innan ‘from inside, out’, and a similar pattern is evidenced in the other Ger­manic languages (Faarlund 2004, 108; Kroonen 2011, 87–91). Old Norse con­struc­tions such as kom inn í stofuna ‘entered into the room’ (Grettis saga 65; Bragi Halldórsson et al. 1987, 1056) demonstrate the relevant difference – inn is the verbal particle, í a preposition. Employing the pre­po­sition í in a phrasal verb would be as unexpected as the appearance of the preposition ór, or (< *uz < *uds) rather than the allative adverb [ū]t (< *ud) on the By memorial; compare the ablative adverb inana ‘from inside’ on the Hogganvik stone (Mees 2017, 11) and the locative adverb ute ‘outside’ on the Björketorp stone (KJ 97). 

			In Old Norse, however, the preposition í takes a dative when it is found in collocation with rún (e.g. í rúnom in Hávamál, st. 157; Kuhn 1983, 43) pre­sum­ably because to carve a text ‘in runes’ is a semantic instrumental: make an inscription ‘with runes’, ‘by means of runes’. In contrast, the pre­po­sition ī is followed by an accusative in the inscription on the Eikeland brooch. Yet rather than a reason to interpret the Eikeland text as featuring a phrasal verb that employs a preposition instead of the expected adverb, a more regular assumption would be that a different (non-instrumental) mean­ing was intended by the use of the accusative. The Eikeland text seems most regularly to be taken as featuring a prepositional phrase (KJ 17a; Grønvik 1987, 53; Syrett 1994, 90 note 23):

			ekwizwiwiowrituirunoz͡asni

			ek Wīz Wiwjō wrītu ī rūnōz Asni

			‘I, Wiz, of the descendants of Wiz, write into runes for Asniz.’

			The use of the accusative rūnōz presumably has a different meaning than a dative: ‘into’ rather than ‘in’, ‘with’ or ‘by means of’ runes. The act of writing recorded in the Eikeland text appears to be indicated by the accu­sative inflection to indicate transmission from one state to another; cf. Old Norse kom honum í málið ‘bring him into the case’ (Njáls saga 67; Bragi Hall­dórs­son et al. 1987, 203). Rather than a reference to the use of runes as an instrument of communication, the Eikeland text appears to refer to runes as the medium into which words had been transformed: from spoken to written language.

			A similar employment of an allative meaning ‘into’ appears to be pre­served in the section of the Stentoften inscription that has generally been taken as recording a curse. It is interpreted by Schulte (2018, 99) in the follow­ing manner:

			hideʀrunonofelᴀhekᴀhed | erᴀginorunoʀ

			H(a)iderrūnō [ro]nu fel ah-eka hed era, ginnorūnōr

			‘Der Glanzrunen (Reihe) verberge ich hier, mächtige Runen.’

			Yet hed era is not a locative adverb (‘here’), it is an allative adverb (‘hither’) indicating movement towards a place. Old Norse héðra can be used to mean ‘here’, but the distinction between hér ‘here’ (< *hizr) and héðra ‘hither’ (< *hidrê) is common to all the Germanic languages and the ‘bright runes’ on the Stentoften stone can hardly be said to be hidden. The verb *felhan is not regularly understood as ‘hide’ or ‘conceal’ in this sentence, but rather as ‘entrust’, another meaning for the verb attested in Old Norse expres­sions such as fal Óðni allan þann val ‘entrusted all the slain to Óðinn’ (Hervarar saga ok Heiðreks; Rafn 1829, 454) and mey frumunga fal hann megi Gjúka ‘he entrusted the maiden to Gjúki’s sons’ (Sigurðar­kviða in skamma, st. 4; Kuhn 1983, 207); compare  the Old High German cognate felhan ‘to trust, to hand over’. The runes seem to have been entrusted to the stone in the curse on the Stentoften monument in a similar manner as a message was transmitted ‘into runes’ on the Eikeland clasp.

			Other early runic inscriptions that have been proposed to feature phrasal verbs include the text on the Garbølle box that Krause (in Krause and Jankuhn 1966, 73) suggested reading as hagiradaz i tawide. Krause’s inter­pretation appears both phonologically and syntactically unlikely, how­ever, and Imer (2015, 91) takes the form interpreted as a preposition by Krause merely as an interpunct. Similarly, Schuhmann (2016) has argued that the form wraita on the Trollhättan II bracteate (Imer 2015, 293) should be interpreted as wrait a ‘wrote in(to)’, where Poulsen (2020) sees only a phonologically archaic first-person singular preterite wraita (and cf. Eythórsson 1999). The final *-a of the first-person preterites have been widely assumed to have already been lost by the migration period (and the nasal of an still retained, cf. the preposition an on the Tjurkö bracte­ate [KJ 136]), but wraita is also attested on the Reistad stone (KJ 74), lead­ing Poulsen to concur with Antonsen (1975, no. 41; 2002, 7 f.; 2007) who had long argued that the loss of *-a was comparatively late (cf. Mees 2021, 115–19). Looijenga (2003, 163) suggests that the form talgidai on the Nøvling fibula (KJ 13a) might be interpreted as ‘carved in’ and Mees (2011, 287) proposes a similar connection of the Stentoften inscription’s gᴀf ᛃ with Old Norse gefa … á ‘give out, pour’ (as an alternative to an ideo­graphic reading).2 Yet no absolutely clear examples of phrasal verbs are recorded in early runic epigraphy – and while absence of evidence may not be evidence of absence, constructions of this sort could have been a rela­tively late development in North Germanic.

			Compound verbs

			The other kind of verbal enlargement often argued to be attested in early runic inscriptions is the inherited tradition of forming compound verbs. The presence of compound verbs in early North Germanic texts, however, must be assessed in terms of Schulte’s (2003a; 2003b; 2005) claim that pro­sod­ically light, unstressed prefixes are completely absent from the early runic corpus. The loss of common inherited preverbs such as *ga- and *bi- must have led to a great reduction in the number of morphologically distinct inherited compound verbs in North Germanic. Unlike Noreen (1923, 132) and Voyles (1992, 103), Schulte (2003a; 2003b; 2005) does not associate North Germanic prefix loss directly with the widespread syn­co­pation that is characteristic of the transitional inscriptions of the sixth to eighth centuries, instead linking their elimination to a prehistoric devel­op­ment in early North Germanic prosodic structure. Noreen (1923, 132) only offered a loose timeframe for the reduction of unstressed prefixes in North Germanic, between the mid-fifth and end of the ninth centuries AD, and Voyles (1992, 103) proposes an end-sixth-century date. Schulte argues for a much earlier date, at least for light or phonologically short pre­verbs, a development that would make the language of the early runic inscrip­tions crucially different in this way from East and West Germanic at a much earlier time than is usually accepted.

			There are some clear traces of retentions of earlier *ga- in Old Norse, but only in cases where the loss of the unstressed prefixal vowel resulted in sequences that could be maintained phonotactically. Forms such as Old Norse greiða ‘prepare for riding’ have long been explained by Gothic expres­sions such as garaidjan ‘arrange’, Old Norse gnógr ‘enough’ and glíkr ‘like’ by Gothic ganōhs ‘enough’ and geleiks ‘like’ respectively (cf. Noreen 1923, 135). Some Old Norse verbs similarly seem to preserve aspectual semantics of types that suggest the phonological loss of the pre­verb has not resulted in the loss of the aspectual distinction previously sup­plied by prefixation. For example, Old Norse lúka ‘shut’ is often thought to have developed a meaning comparable to those attested by Gothic galūkan ‘lock up, shut up’ and Old High German bilūhhan ‘shut’ by means of a lost preverb given its proposed etymological origin in a root merely meaning ‘bend’ (Rix 2001, 416).

			Nonetheless Schulte assumes that the North Germanic loss of the un­stressed prefixal vowel is earlier than the similar reduction that affected stem vowels in early North Germanic terms such as irilaz that is first clearly attested in the transitional runic period. Schulte (following Syrett 2002, 726) cites the evidence of the lack of aspectual *ga- prefixes in the early runic past participles haitinaz and slaginaz as part of his claim (KJ 61 Kalleby and KJ 99 Möjbro). But given the existence of the similarly prefix­less Gothic past participles haitans and slahans (in a language that con­serves all manner of preverbs), this contention would seem to be rather presumptive. Clear examples of prefix loss cannot be isolated in the early runic inscriptions much as the evidence for phrasal verbs is not compelling.

			

			What seems best taken as an early runic compound verb has only been discovered since Schulte’s proposal was published. The analysis by Rau and Nedoma (2014) of an inscription carved in mirror-runes on the frag­ment of a spear-shaft from the Nydam bog (Nydam 10 in Imer 2015, 203) has revealed a form that appears to indicate a relatively late date for the pre­ser­vation of inherited (light) preverbs in North Germanic. The Nydam piece features decoration of the interlace kind found on similarly dating spear-shafts from the moor at Kragehul (Iversen 2010, 65–69, 163 and tables 33–39) and the inscription treated by Rau and Nedoma is executed in the same multiple-stroke style as is the longer runic text on a spear-shaft unearthed in 1877 from the Kragehul bog (KJ 27). The mirrored Nydam text was discovered in 1999 and probably dates to the late fifth century AD. Its text was first assumed to be merely decorative and not linguistically significant (Stoklund 2003, 178).

			Rau (in Rau and Nedoma) argues that the Nydam spear-shaft text should be read ta͡uiteka, preceded by a paratextual symbol. Nedoma duly interprets the mirror-rune text as if it features only two words, a first-person singular subject pronoun eka and a neuter singular past par­ti­ciple ta͡uit. The proposed past participle is explained by Nedoma to be a syncopated reflex of putative neuter singular *tawidat to *taujan ‘do, make’. The appearance of the pronoun eka seems syntactically unlikely in collocation only with a past participle as past participles are usually attested only with copula verbs or auxiliaries such as reflexes of *habjaną ‘have’ or have the function of adjectives (cf. Hirt 1934, 180; Faarlund 2004, 67, 122, 130; Schrodt 2004, 9–18, 32 f.). Nedoma provides no examples of past participles followed by pronouns in the Germanic languages to jus­ti­fy his unlikely proposal and there are no examples otherwise in early runic epigraphy that feature a comparable syntax. 

			A more regular interpretation would be to take the text before -ka as featuring a syntactically raised first-person singular verb. Eythórsson (2001; 2012) explains the non-initial position commonly taken by first-person subject pronouns in early runic inscriptions as due to verb raising, and early runic inscriptions preserve two different first-person subject clitic pronouns: -ka after a first-person verb ending in a vowel and -eka after a first-person verb ending with a consonant. The Lindholmen amulet’s ha(i)tē-ka (KJ 29) and the Ällerstad stone’s raisidō-ka (KJ 59) are examples of the first phonological environment, with loss of the vowel from the clitic occurring in the usual manner attested cross-linguistically (Schiering 2006). The rarer post-consonantal environment is attested in the Stentoften inscription’s feləh-eka (Mees 2020). 

			

			Rather than a syntactically unparalleled past participle plus pronoun con­struc­tion, the most obvious interpretation of the verb in the Nydam spear-shaft inscription is as a first-person singular form of the North Ger­manic cognate of the Gothic weak class-III verb witan ‘watch’, the Old High German weak class-III verb ir-wizzēn ‘become wise, know, be able’ and the Old English weak class-II verb bi-witian ‘observe, take care of, administer, perform’ with the initial lexeme ta best taken as a cognate of the West Germanic adverb *ta ‘to, towards’ (cf. Old English te, Old Saxon te, ti, Old High German zi, za, ze), the weakly stressed variant of *tō ‘to, towards’ (cf. Old English tō, Old Saxon tō, Old High German zuo). Ger­manic *witaną ‘know’ is a preterite-present verb with an expected first-person singular *wait, while the Germanic strong verb *wītaną ‘see, wit­ness, blame’ has an expected first-person singular reflex *wītu in an early runic inscription. The North Germanic cognate of Gothic witan ‘watch’ was evidently lost from Old Norse, but a present participle is usually assumed to be preserved in the Tune memorial’s witad͡ah͡alaiban (KJ 72).

			Gothic witan ‘watch’ has a particularly protective use. As well as ὁρέω ‘see’ (Matthew 27:4), witan is employed to translate Greek φυλάσσω ‘guard, watch’ (Luke 2:8, Timothy II: 4:15), φρουρέω ‘guard’ (a city; Corinthians II 11:32), παρατηρέω ‘watch closely, observe scrupulously’ (Luke 6:7, Mark 3:2 and Galatians 4:10), συντηρέω ‘keep close, preserve’ (Mark 6:20) and τηρέω ‘watch over, guard’ (in the sense ‘observe’ the sabbath; John 9:16). The use of a cognate of Gothic witan ‘watch’ on the Nydam spear-shaft would seem similarly best to be accepted as protective, much as might be expected for a text engraved in mirror-runes on a military object; compare the similar use of mirror-runes (to represent the ‘charm word’ alu) on the Spong Hill cinerary urns (Pieper 1987; Waxenberger 2018).

			The North Germanic cognate of Gothic witan ‘watch’ is represented by Schulte (2018, 99) as *witēn- and he duly takes the Tune memorial’s witad͡a- as a reflex of an earlier *witēnda- ‘watching’, an interpretation that vio­lates Osthoff’s law (Jasanoff 1978, 61). The -ē- recorded in North Ger­manic is usually accepted to continue an earlier -ai- (Ringe 2017, 157–59; Fulk 2018, 310–12) and the first-person singular present indicative ending of the class-III weak verbs in Old Norse is either zero or -i (< *-ē). The older diph­thongal vocalism appears to be reflected in the Tungrian names Lubainis (CIL, 13: no. 3622; cf. Gothic lubains ‘hope’) and Vanaenia (CIL, 13: no. 3624; cf. Gothic wanains ‘a lack, a want’) from Namur, contrary to Streitberg’s (1896, 306–11) account of the weak class-III verbs that is reflected in Schulte’s (2018, 99) representation *witēn-, and the Old Norse ending -i is evidently gen­er­al­ised from the stem vowel of the second- and third-person singular -ir that continues Proto-Germanic *-ais, *-aiþ (Ringe 2017, 158; Fulk 2018, 311 f.). But Gothic witan ‘watch’ has a clear cognate in Latin videō, vidēre ‘see’ as well as Lithuanian pa-vydė́ti ‘envy’ (< *u̯id-ē-), and tauiteka seems best explained as reflecting ta-wit-ka ‘I watch over, I guard’.

			From a dialectal perspective, the use of the preverb *ta- suggests that the Nydam inscription may be West Germanic. Antonsen (1975, 26–28; 2002, 17–36) and Garcia Losquiño (2015) argue that the early runic inscriptions some­times feature West Germanic traits and the use of *ta- on the Nydam spear-shaft is most obviously explained as West Germanic. The Nydam moor is situated on the border of the Iron Age Anglian territory, and it may have been part of a deposition that Kruse (2017, 176) associates with a defeated army of Angles. Yet the inscription on the Kragehul spear-shaft similarly features b, a preposition inherited from Proto-Germanic that is not reflected in Old Norse, which points to the employment of ta at Nydam simply being an archaism – an inheritance from Proto-Germanic. The use of the derivationally weak form is presumably consistent with the use of ta- as a preverb given the employment of descendants of *ta- as pre­verbs in Old English (cf. te-flowan, tō-flowan ‘flow in different direc­tions, to disperse’ etc.), with later generalisation of reflexes of the strong form *tō. Minkova (2008, 23) notes that the Old English prefix tō is always un­stressed, and as Thim (2012, 81–89) observes, preverbs represent a syntactic archaism in Old English. The distribution of later reflexes of *ta is clearer in Old High German where zi, za, ze (the regular gloss for Latin ad) is more consistently distinguished from zuo as the generalised prepo­sition (e.g. in zi samane ‘together’) while zuo- is commoner as a preverb and zi- is retained in forms such zi-gān ‘dissolve, perish’ where it is often later substituted by zer- (Seebold 2001, 335, 339).

			Conclusion

			Formal analyses of the word order of early runic inscriptions have often been lacking from interpretations proposed by runologists. Most lin­guis­tic investigation of early runic texts has tended to be phonological and ety­mological, the syntactic aspects of the inscriptions often neglected. The analysis of the Eikeland inscription as containing a phrasal verb seems unlikely given its use of a preposition rather than an adverb and the inter­pretation of the mirrored Nydam inscription as featuring a past par­ti­ciple and a pronoun is unparalleled in Old Norse or indeed any of the Germanic languages. Explicit justifications of presumed syntaxes are rarely supplied by runologists, but historical syntax is now much better under­stood than it was a generation ago and an interpretation that is syn­tac­tic­ally irregular is no better than one that features phonological or ety­mo­logical errors.

			Nonetheless a more syntactically sophisticated analysis of the Eikeland inscription does not change its proper interpretation as much as is required for the mirrored text on the Nydam spear-shaft. A more syntactically jus­ti­fied approach to the Nydam spear-shaft inscription suggests that it is most profitably taken as featuring a compound verb. Despite Schulte’s assertion that North Germanic prefix loss is much earlier than it has tradi­tionally been dated, the mirrored Nydam inscription appears to preserve a preverb in a fifth-century inscription in line with the dates tradi­tionally assumed for North Germanic prefix loss. The appearance of both phrasal and compound verbs in Old English seems to represent evidence that both object-verb and verb-object word orders are reflected in the language, and the evidence for compound verbs in the early runic inscriptions from Vimose and Nydam suggests a similar syntactic archaism was pre­served at an early stage in the runic record. Such evidence makes the early runic in­scrip­tions seem closer to Proto-Germanic than they are some­times argued to be and underlines the importance of taking a broader com­par­a­tive view of the earliest epigraphic evidence from Scandinavia.

			References

			Antonsen, Elmer H. 1975. A Concise Grammar of the Oldest Runic Inscriptions. Sprach­strukturen, ser. A: Historische Sprachstrukturen, 3. Tübingen.

			
					2002. Runes and Germanic Linguistics. Trends in Linguistics: Studies and Monographs, 140. Berlin.

					2007. “Proto-Germanic Final /-a/ in Second Syllables.” NOWELE: North-Western European Language Evolution 52: 23–29. 

			

			Bragi Halldórsson et al., eds. 1987. Íslendinga sögur og þættir. 3 vols. Reykjavík.

			CIL = Corpus Inscriptionum Latinarum. Ed. Theodor Mommsen et al. Academia litterarum regiae Borussica (and successor bodies). 17 vols. Berlin, 1863 ff.

			Eythórsson, Thórhallur. 1999. “The Runic Inscription on the Reistad Stone: The Earliest Landnámabók.” In Pforzen und Bergakker: Neue Untersuchungen zu Runen­inschriften, ed. Alfred Bammesberger, 189‒202. Göttingen.

			
					2001. “The Syntax of Verbs in Early Runic.” Working Papers in Scandinavian Syntax 67: 1–55.

					2012. “Variation in the Syntax of the Older Runic Inscriptions.” Futhark: Inter­national Journal of Runic Studies 2 (2011, publ. 2012): 27–49. 

			

			Faarlund, Jan Terje. 2004. The Syntax of Old Norse. Oxford.

			Fulk, Robert D. 2018. A Comparative Grammar of the Early Germanic Languages. Studies in Germanic Linguistics, 3. Amsterdam.

			

			Garcia Losquiño, Irene. 2015. The Early Runic Inscriptions: Their Western Features. Berkeley Insights in Linguistics and Semiotics, 92. New York.

			Grønvik, Ottar. 1987. Fra Ågedal til Setre: Sentrale runeinnskrifter fra det 6. århundre. Oslo.

			
					1996. Fra Vimose til Ødemotland: Nye studier over runeinskrifter fra førkristen tid i Norden. Oslo.

			

			Hansen, Bjarne Simmelkjær Sandgaard. 2020. “Minimum Standards for Acceptable Sound Laws: Two Alleged Root Nouns in Proto-Norse.” In vácāmsi miśrā krṇavāmahai: Proceedings of the International Conference of the Society for Indo-European Studies and IWoBA XII, Ljubljana 4–7 June 2019, ed. Luka Repanšek, Harald Bichlmeier, and Velizar Sadovski, 233–51. Studien zur historisch-ver­gleichende Sprachwissenschaft, 17. Hamburg.

			Hirt, Hermann. 1934. Handbuch des Urgermanischen, vol. 3: Abriss der Syntax. Heidel­berg.

			Imer, Lisbeth M. 2015. Jernalderens runeindskrifter i Norden: Katalog. København. = Aarbøger for nordisk Oldkyndighed og Historie 2014.

			Iversen, Rasmus Birch. 2010. Kragehul Mose – ein Kriegsbeuteopfer auf Süd­west­fünen. Jysk Arkæologisk Selskab skrifter, 73. Højbjerg.

			Jasanoff, Jay H. 1978. Stative and Middle in Indo-European. Innsbrucker Beiträge zur Sprachwissenschaft, 23. Innsbruck.

			KJ + no. = inscription published in Krause and Jankuhn 1966. 

			Knirk, James E. 2015. “The Runic Inscription on the Eikeland Fibula.” In Archäologie und Runen: Fallstudien zu Inschriften im älteren Futhark, ed. Oliver Grimm and Alexandra Pesch, 427–32. Kiel.

			Krause, Wolfgang, with contributions by Herbert Jankuhn. 1966. Die Runen­inschriften im älteren Futhark. 2 vols. Abhandlungen der Akademie der Wissen­schaften in Göttingen, Philol.-hist. Klasse, 3rd ser., 65. Göttingen.

			Kroonen, Guus. 2011. The Proto-Germanic N-stems: A Study in Diachronic Morpho­phonology. Leiden Studies in Indo-European, 18. Amsterdam.

			
					2013. Etymological Dictionary of Proto-Germanic. Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series, 11. Leiden.

			

			Kruse, Pernille. 2017. “Anglian Settlements in South-east Jutland, 3rd–4th Cen­turies AD.” In Life on the Edge: Social, Political and Religious Frontiers in Early Medieval Europe, ed. Sarah Semple, Celia Orsini, and Sian Mui, 169–78. Neue Studien zur Sachsenforschung, 6. Wendeburg.

			Kuhn, Hans, ed. 1983. Edda: Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denk­mälern, vol. 1: Text. Utg. av Gustav Neckel. 5. utg. Heidelberg. 

			Kusmenko, Jurij. 2017. “Was bedeutet die Runen rmþï in der Runenschrift auf dem Stein von By?” In Die Faszination des Verborgenen und seine Entschlüsselung – Rāđi sār kunni: Beiträge zur Runologie, skandinavistischen Mediävistik und ger­ma­nischen Sprachwissenschaft, ed. Jana Krüger, Vivian Busch, Katha­rina Seidel, Christiane Zimmermann, and Ute Zimmermann, 243–60. Ergän­zungs­bände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 101. Berlin.

			

			Looijenga, Tineke. 2003. Texts and Contexts of the Oldest Runic Inscriptions. The Northern World, 4. Leiden.

			Markey, Thomas L. 2012. “HlewagastiR Exposed.” In Vox Germanica: Essays in Ger­manic Language and Literature in Honor of James E. Cathey, ed. Stephen Har­ris, Michael Moynihan, and Sherrill Harbison, 91–107. Tempe.

			Marstrander, Carl J. S. 1930. “Ein neues Perfektopräsens.” Norsk tidsskrift for sprog­videnskap 4: 245–50.

			Mees, Bernard. 2011. “The Stentoften Dedication and Sacral Kingship.” Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 140: 281–305.

			
					2017. “The Hogganvik Inscription and Early Nordic Memorialisation.” Futhark: International Journal of Runic Studies 7 (2016, publ. 2017): 7–28.

					2018. “The Early Nordic Naming Formula.” Beiträge zur Namenforschung n.s. 53.2: 239–53.

					2020. “First-person Pronouns in Early North Germanic.” International Journal of Diachronic Linguistics and Linguistic Reconstruction 17: 155–79.

					2021. “Elmer Antonsen as a Runologist.” In Reading Runes: Proceedings of the Eighth International Symposium on Runes and Runic Inscriptions, Nyköping, Sweden, 2–6 September 2014, ed. Mindy MacLeod, Marco Bianchi, and Henrik Wil­liams, 109–24. Runrön, 24. Uppsala.

			

			Minkova, Donka. 2008. “Prefixation and Stress in Old English: In Memoriam Richard Hogg (1944–2007).” Word Structure 1: 21–52.

			Noreen, Adolf. 1923. Altisländische und altnorwegische Grammatik (Laut- und Flexions­lehre) unter Berücksichtigung des Urnordischen. 4th ed. Sammlung kurzer Grammatiken germanischer Dialekte, 4: Altnordische Grammatik, 1. Halle a.S.

			Olsen, Magnus, and Haakon Shetelig. 1929. Kårstad-ristningen, runer og hell­ristninger. Bergens Museums årbok: Historisk-antikvarisk rekke, 1929.1. Bergen.

			Pieper, Peter. 1987. “Spiegelrunen.” In Runor och runinskrifter: Föredrag vid Riks­antikvarie­ämbetets och Vitterhetsakademiens symposium 8–11 september 1985, 67–72. Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien: Konferenser, 15. Stock­holm.

			Poulsen, Simon. 2020. “Ek […] wraitalaþo: The Proto-Norse Strong Preterite 1sg Ending in Light of the Trollhättan II Bracteate.” NOWELE: North-Western European Language Evolution 73: 21–43. 

			Rafn, Carl Christian, ed. 1829. Fornaldar sögur Nordrlanda, vol. 1. Copenhagen.

			Rau, Andreas, and Robert Nedoma. 2014. “Eine Herstellerinschrift in Zierrunen auf einem Holzschaft aus dem Moor von Nydam.” Die Sprache 50 (2012/2013, publ. 2014): 63–82. 

			Ringe, Don. 2017. From Proto-Indo-European to Proto-Germanic. 2nd ed. A Lin­guistic History of English, 1. Oxford.

			Rix, Helmut. 2001. Lexikon der indogermanischen Verben: Die Würzeln und ihre Primärstammbildungen. 2nd ed. Wiesbaden.

			

			Schiering, René. 2006. “Cliticization and the Evolution of Morphology: A Cross-linguistic Study on Phonology in Grammaticalization.” Dissertation, University of Konstanz.

			Schrodt, Richard. 2004. Althochdeutsche Grammatik, vol. 2: Syntax. Tübingen.

			Schuhmann, Roland. 2016. “Eine Neuinterpretation der abschließenden Sequenz auf dem Brakteaten von Trollhättan II (IK 639).” Amsterdamer Beiträge zur älteren Germanistik 76: 447–54.

			Schulte, Michael. 2003a. “Early Nordic Language History and Modern Runology – With Particular Reference to Reduction and Prefix Loss.” In Historical Linguistics 2001: Selected Papers from the 15th International Conference on Historical Linguistics, Melbourne, 13–17 August 2001, ed. Barry Blake and Kate Burridge, 391–402. Amsterdam Studies in the Theory and History of Linguistic Science, ser. 4: Current Issues in Linguistic Theory, 237. Amsterdam.

			
					2003b. “Metrical Phonology and Nordic Prefix Loss: A Re-examination of the Basic Data.” Norsk lingvistik tidsskrift 21: 163–94.

					2005. “Nordic Prefix Loss and Metrical Stress Theory – With Particular Reference to *ga- and *bi-.” In Historical Linguistics 2003: Selected Papers from the 16th International Conference on Historical Linguistics, Copenhagen, 11–15 August 2003, ed. Michael Fortescue et al., 241–56. Amsterdam Studies in the Theory and History of Linguistic Science, ser. 4: Current Issues in Linguistic Theory, 257. Amsterdam.

					2018. Urnordisch: Eine Einführung. Wiener Studien zur Skandinavistik, 26. Vienna.

			

			Seebold, Elmar. 1994. “Die sprachliche Deutung und Einordnung der archaischen Runeninschriften.” In Runische Schriftkultur in kontinental-skandinavischer und angel­sächsischer Wechselbeziehung: Internationales Symposium in der Werner-Reimers-Stiftung vom 24.–27. Juni 1992 in Bad Homburg, ed. Klaus Düwel, 56–94. Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 10. Berlin.

			
					2001. Chronologisches Wörterbuch des deutschen Wortschatzes: Der Wort­schatz des 8. Jahrhunderts (und früherer Quellen). Berlin.

					2003. Review of Antonsen 2002. Beiträge zur Namenforschung n.s. 38: 297–301.

			

			Stoklund, Marie. 2003. “The First Runes – The Literary Language of the Germani.” In The Spoils of Victory: The North in the Shadow of the Roman Empire, ed. Lars Jørgensen, Birger Storgaard, and Lone Gebauer Thomsen, 172–79. Copenhagen.

			Streitberg, Wilhelm. 1896. Urgermanische Grammatik: Einführung in das verg­leichende Studium der altgermanischen Dialekte. Sammlung von Elementar­büchern der altgermanischen Dialekte, 1. Heidelberg.

			Syrett, Martin. 1994. The Unaccented Vowels of Proto-Norse. NOWELE: North- Western European Language Evolution, Supplement, 11. Odense.

			

			
					2002. “Morphological Developments from Ancient Nordic to Old Nordic.” In The Nordic Languages: An International Handbook of the History of the Germanic Languages 1, ed. Oscar Bandle et al., 719–29. Berlin.

			

			Thim, Stefan. 2012. Phrasal Verbs: The English Verb-particle Construction and its History. Topics in English Linguistics, 78. Berlin.

			Voyles, Joseph B. 1992. Early Germanic Grammar: Pre-, Proto-, and Post-Germanic Languages. San Diego.

			Waxenberger, Gaby. 2018. “alu on the Spong Hill Urn: An Attestation of a Scan­di­navian Trait in Pre-Old English?” In Hvanndalir – Beiträge zur euro­päischen Alter­tumskunde und mediävistischen Literaturwissenschaft: Festschrift für Wil­helm Heizmann, ed. Alessia Bauer and Alexandra Pesch, 597–624. Ergän­zungs­bände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 106. Berlin.

			Williams, Henrik. 1993. “Ó-namn: Nordiska personnamn med det privativa prefixet Ó-.” In Personnamn i nordiska och andra germanska fornspråk: Handlingar från NORNA:s artonde symposium i Uppsala 16–19 augusti 1991, ed. Lena Peterson, 93–107. NORNA-rapporter, 51. Uppsala.

			

			
				
						1 Functional titles never precede names in Old Norse – only terms of address usually accord with the syntax attested in the By inscription; cf. dom(i)n(us) Geilimer to Þóroddr rúna­meistari (Mees 2018).


						2 The reflex of earlier *an ‘on, upon’ should have been pronounced with a nasal vowel at the date of the creation of the Stentoften inscription, but as the Gummarp stone’s ṣtᴀḅa þrịa ‘three staves’ (KJ 95) demonstrates, the marking of nasal vowels is inconsistent in transitional runic inscriptions.


				

			
		

	
		

		
			Hanna Åkerström. Läsordningen på Stentoftenstenen 

		

		
			Åkerström, Hanna. “Läsordningen på Stentoftenstenen.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 23–43.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1091

		

		
			Läsordningen på Stentoftenstenen

			Hanna Åkerström

			Abstract

			The commonly accepted reading order of the six lines of the Stentoften stone (DR 357) begins on the left and runs line by line towards the right (1-2-3-4-5-6). This reading order gives the inscription’s first clause an unexpected word order which is difficult to explain, with an indirect object followed by the subject, verb and finally a direct object. I suggest a new reading order beginning in a middle line (3-2-1-4-5-6), which instead allows the more common word order of subject, verb, followed by direct and indirect object. As well as argu­ments based on historical syntax, there are also visual and content-based reasons to read in the order 3-2-1. The visual analysis of how the carving on the Stentoften stone signals its reading order is based on the results of my earlier studies (Åker­ström 2020). 

			Keywords: DR 357 Stentoften, reading order, DR 359 Istaby, runestones, runic inscription, transitional inscription, syntax

			Olika tolkningar av Stentoftenstenens (DR 357) inskrift har föreslagits sedan ristningen blev känd för forskningen under 1800-talets första hälft. Läsordningen har däremot inte diskuterats i någon större utsträck­ning och majoriteten av de tolkningar som lagts fram har följt en ordning som inleds längst till vänster för att sedan fortsätta rad för rad mot höger (rad 1–6; enligt Tablå 1 nedan). Jag vill föreslå en alternativ lösning, där man likt radupplägg som förekommer i ett antal vikingatida danska in­skrifter startar i mittraden (rad 3), läser rad för rad mot vänster (rad 2-1) och därefter raden till höger om startraden och sedan rad för rad vidare mot höger (rad 4-5-6). Den nya ordningen 3-2-1 innebär att den avvikande syn­tax som ordningen 1-2-3 resulterar i kan avskrivas och istället ersättas av en mer frekvent (omarkerad) SVO-ordning. Även visuella och inne­hålls­liga indikationer finns på att ordningen 3-2-1-4-5-6 är att föredra fram­för 1-2-3-4-5-6. Resultatet har framförallt syntaxhistorisk betydelse men innebär också ett möjligt exempel på lässtart i en mittrad daterat ett par århundraden tidigare än de hittills kända. 

			Inskriften på Stentoftenstenen dateras mellan cirka 600 och 700 (data­basen Danske Runeindskrifter) och räknas till gruppen övergångsinskrifter som bland annat utmärks av en kombination runformer som användes i skiftet mellan den äldre och yngre runraden. Enligt den allmänt veder­tagna läsordningen kan inskriften återges enligt Tablå 1 (för att under­lätta fram­ställningen refererar jag hädanefter till inskriftens rader enligt numre­ring i Tablå 1; se även Fig. 1).

			Utgångspunkt

			Läsordning i runinskrift bestäms i första hand på visuella respektive språk­liga grunder och det är också så jag angriper Stentoften­stenens läs­ord­ning. Utgångspunkten för den visuella analysen är resultaten från mina studier av hur läsordning signaleras visuellt i det nordiska tidig­vikinga­tida run­materialet (Åkerström 2020; 2021). I studierna ringar jag in ett antal visuella drag (semiotiska resurser) och bestämmer på vilka sätt dessa indikerar lässtart respektive läsväg. Undersöknings­materialet består som nämnts av det tidig­vikingatida runmaterialet till vilket jag räknar inskrifter daterade mellan cirka år 700 och 900-talets mitt (se Åker­ström 2019). Stentoftenstenen är med sin datering 600–700 därmed poten­tiellt ett helt sekel äldre än de tidigaste inskrifterna i mitt material. Följande analys bygger därför på antagandet att i stort sett samma visuella drag indi­kerar läsordning även århundradet innan vikingatidens början. 

			Vad gäller sambandet mellan språkliga drag och läsordning utgår dis­kus­sionen nedan från att en läsordning som resulterar i en frekvent syn­tak­tisk struktur är att föredra framför en ordning som resulterar i en syn­tax som avviker från de strukturer man vanligtvis ser i inskrifter från perio­den ifråga. Det kan tyckas som ett självklart påstående men eftersom för­hål­landet mig veterligen inte undersökts systematiskt vill jag ändå poäng­tera att det är ett antagande. 

			Tidigare forskning

			Mycket har skrivits om Stentoftenstenens inskrift och olika tolkningar har före­slagits (se t.ex. Santesson 1989 m. litt.; Schulte 2006 m. litt.). I detta samman­hang har framförallt de inledande raderna, som rymmer inskriftens första sats, betydelse. Främst har diskussionen gällt tolkningen av rad 1 och 2. Ovan redovisas Santessons (1989) förslag, där raderna förstås som instru­mental dativ: ’med hjälp av nio bockar (och) nio hingstar’. Det är all­mänt accepterat att j-runan ska förstås som en begreppsruna, fvn. ár ’år’ (en tolkning först framlagd av von Friesen 1916, 48), även om alternativ före­slagits (se t.ex. Grønvik 1987, 125; jfr dock Grønvik 1996, 162 där han räk­nar med en begreppsruna). Rad 4 är till stora delar skadad men det går att urskilja ett namn i nominativ i dess inledning. Jag utgår, som de flesta uttol­kare, från att inskriftens andra sats startar här. Santessons tolk­ning an­vänds som nämnts i det följande, men resonemanget om inskriftens syn­tax gäller för samtliga förslag där de inledande två raderna rymmer ett indirekt objekt och den tredje ett subjekt, finit verb och direkt objekt, exem­pelvis Krause och Jankuhn (1966), Düwel (1975), Nielsen (1983, 42 f.), Grøn­vik (1996, 162–166) och Moltke (1985). 

			Försök att förklara den problematiska ordföljden som ett inledande indi­rekt objekt leder till (d.v.s. en läsordning 1-2-3) har gjorts av exem­pelvis von Friesen (1916, 52), som menar att rad 1 och 2 ska förstås som elliptiska satser (Nýia burum. Nýia gestum. ’Nya (gjorde vården) åt sina söner. Nya (gjorde vården) åt hirdmän.’), och rad 3 (Hálfr gaf ár ’Half gaf (sitt folk) äring’) som en sats med vanlig SVO-ordföljd. Antonsen (1975, 25, 85–87) ansluter sig till förklaringen av ordföljden som en typ av ellips när han pre­sen­terar sin tolkning, ni uha borumz ni uha gestumz haþuwolafz gaf j ’Not Ūha to the sons [i.e. natives], not Ūha to the guests [i.e. non-natives], (but) Hǫþuwulafz gave good-harvest.’ Han skriver (s. 25) att ”the gapping is back­ward with regard to the verb, forward with regard to the indirect and direct objects”. Då tolkningsförslag för Istabystenen, för vilken v. Frie­sen (1916, 31 f.) föreslagit en liknande lösning, diskuteras i Dan­marks rune­ind­skrifter (Text, sp. 410) påpekas att en sådan konstruktion inte har stöd i det övriga materialet. Även Salberger (1960, 163–165) under­känner en sådan lösning för både Stentoften- och Istabystenen, men tar sam­tidigt upp två inskrifter (N KJ74 Reistad och N KJ75 Kjølevik) där man bru­kar anta en ingressellips. I dessa fall är det dock fråga om ett inledande person­namn i nominativ som förståtts som NN (vilar här). Att förklara Sten­toften­stenens syntax genom en ellips framstår emellertid som en nöd­lös­ning; en läsordning 3-2-1 som genererar en oproblematisk ordföljd utgör då ett bättre alternativ. 

			Majoriteten tolkningar av Stentoftenstenens inskrift har som sagt förut­satt samma läsordning 1-2-3-4-5-6. Ordningen fick genomslag efter att ha före­språkats av von Friesen (1916), men är tidigare nämnd av Worsaae (1846, 22). Några varianter finns emellertid bland de tidigaste tolkningarna. Exem­pelvis Bugge (1866–1867, 347) följer med viss tveksamhet Stephens (1866, 169–172) och läser rad 1–3 och därefter de vertikala delarna av rad 4–6 före de horisontella. Sist läser Bugge de delar av rad 5 och 6 som är place­rade på stenens kortsida. Nämnas ska också Marstrander (1953, 120–124) som överväger att starta läsningen i den vertikala delen av rad 4, för att sedan fortsätta i rad 3, 2 och 1 (dessa tre rader översätter han (s. 117) ’Haþuwolf ga år til ni høye sønner, til ni høye gjester’). Därefter läser Mar­strander (s. 120–124) den horisontala delen av rad 4, och slutligen rad 5 och 6 (över den vertikala delen av rad 4 finns en skada vilket har gjort det möjligt att laborera med att detta ska uppfattas som två separata rader). Marstrander menar att läsordningen från rad 4 och mot vänster möj­ligen är att föredra från ett syntaktiskt perspektiv eftersom den om­vända ordningen (rad 2-3) resulterar i en ovanlig ordföljd. Utifrån an­tagan­den om ristarens arbetsprocess argumenterar han dessutom för att rad 1 bör ha ristats efter inskriftens övriga vertikala rader; eftersom raden löper över en fåra i stenen är det osannolikt att ristaren valt att rista inskriftens första rad på denna yta. Med utgångspunkt i innehållet menar Marstrander vidare att Hariwulfz (d.v.s. namnet som inleder rad 4), som han ser som inskriftens huvudperson, mycket väl kan inleda hela in­skriften. I slutändan tycks dock Marstrander inte lägga stor vikt vid läs­ord­ningen. Han skriver (1953, 122) att den har ”ingen fundamental betydning for tolkningen” och eftersom inskriftens allitererade form möjliggör friare ord­följd är en ordning 3-2 inte tvingande.  

			Stephens (1866), Bugges (1866–1867) respektive Marstranders (1953) läs­ord­ning som förutsätter att rad 4 (och för Stephens och Bugges del även rad 5 eller 6) ska delas upp i en vertikal och en horisontell del är osan­no­lika. Rad 4 är visserligen skadad men som Grønvik (1987, 116) på­pekar finns ingen anledning att anta att den inte likt 5 och 6 skulle löpt i en följd. Utifrån den språkliga tolkningen finns inget som stödjer en upp­del­ning av rad 5 och 6. Raderna innehåller så som framgår i Tablå 1 ovan en förbannelse­formel där ordningsföljden mellan de ingående kompo­nenterna kan bestämmas genom en jämförelse med den nästan identiska förban­nelse­formeln på Björketorpstenen (DR 360). 

			Stentoftenstenens visuella och innehållsliga komposition

			Mitt förslag är alltså att läsa Stentoftenstenens rader i ordningen 3-2-1-4-5-6. Ordningen liknar Marstranders (1953), men jag vill starta läsningen i rad 3 och delar inte upp rad 4 i två delar. Inledningsvis presenteras vilka visuella signaler om läsordning som förekommer på Stentoften­stenen, även den visuella kompositionens relation till inskriftens innehåll berörs. Utgångs­punkten för den visuella analysen är som tidigare nämnts de drag (semio­tiska resurser) som jag identifierat i tidigare studier (Åkerström 2020; 2021) av det tidigvikingatida runmaterialet. 

			Den typ av radupplägg jag föreslår med lässtart i en mittrad och där läs­ord­ningen mellan raderna först går mot vänster för att sedan växla rikt­ning och gå mot höger (ibland tvärtom) finns flera exempel på i det danska materialet, dock inget så tidigt som Stentoften­stenen. Till tidig vikinga­tid räknar jag tre inskrifter med denna typ av radordning: DR 209 Glaven­drup, DR 230 Trygge­vælde och DR 40 Randbøl. (Även DR 4 Haddeby 4 kan förmodligen räknas hit, men radupplägget avviker något efter­som startraden här inled­nings­vis även rymmer fortsättningen på rad 2.) DR 209 och DR 230 har antagits vara ristade av samma ristare (Dan­marks Rune­indskrifter, Text, sp. 252). Dessa två är också de äldsta med en datering till 900-talets början, medan DR 40 inte kan dateras närmare än till 900-talet (data­basen Danske Rune­indskrifter). Övriga exempel (hämtade från Moltkes presen­tation i Danmarks rune­indskrifter, Text, sp. 822 f.) är ännu yngre: DR 1 Hadde­by 1, DR 83 Sønder Vinge 2, DR 94 Ålum 1, DR 106 Ørum, DR 134 Ravn­kilde 1, DR 218 Tågerup och DR 219 Bregninge 1 dateras till 900-talet eller början av 1000-talet (databasen Danske Rune­indskrifter). De äldsta exemplen på denna typ av radupplägg är alltså ett par år­hundraden yngre än Stentoften­stenen. En förenande punkt mellan denna och Glaven­drup- och Tryggevælde­stenen är emellertid förbannelse­formlerna (se vidare nedan). Nämnas kan även DR NOR1998;5 Malt, för vilken jag utifrån kom­po­sitionens visuella signaler föreslagit en möjlig lässtart i en av de hori­son­tala mittraderna (Åkerström 2020, 94–100). Samma lässtart väljer också Nordström och Williams (manus) i sin analys, där de förutom visuella drag även tar hänsyn till inskriftens innehåll. 

			Mot mitt förslag att läsa i ordningen 3-2-1-4-5-6 talar att denna typ av rad­ordning är den minst frekventa i det tidigvikingatida materialet (om resurserna placering av rad och radordning se Åkerström 2020, 75–77) medan lässtart i den vänstra kantraden och en läsväg rad för rad mot höger är den mest frekventa. Andra visuella detaljer talar emellertid för mitt förslag. Kort ska också nämnas alternativet där lässtart finns i den högra kantraden och läsväg går mot vänster. Vad gäller beläggens frekvens placerar sig denna variant mellan de två nyss nämnda. Endast utifrån inskriftens komposition skulle man också kunna tänka sig en läs­start i högra kantraden och läsväg mot vänster för Stentoften­stenen (den högra kantraden, rad 6, är en av inskriftens längsta vilket signalerar läs­start; om radlängd se s. 66 f., 71). Dock talar innehållsliga faktorer mot detta eftersom inskriften då skulle inledas av en förbannelse­formel. Sådana har placerats sist i inskriften på DR 360 Björketorp och troligen också på DR 209 Glavendrup och DR 230 Tryggevælde. Rad 4–6 på Sten­toften­stenen ger också intrycket av att vara anpassade efter rad 1–3, varför de först­nämnda troligen planerats efter de sistnämnda.   

			Vad gäller lässtart på en inskriftssida signaleras detta ofta som nämnts ovan med hjälp av radlängd (om radlängd se Åkerström 2020, 66 f.). Många gånger är kantradernas längd avgörande, det vill säga lässtart finns i den kant­rad som är längst, vilket i Stentoftenstenens fall är rad 6. Så som visats ovan är detta alternativ emellertid inte möjligt. Att istället börja i den vänstra kantraden, som med sina 44 cm (egen mätning) är inskriftens kortaste,1 är emellertid visuellt inte troligt (endast ett fåtal fall finns belagt; s. 66 f.). Om lässtart ska sökas någon annanstans i inskriften är rad 3 visuellt det troligaste alternativet: Inskriftens visuella komposition sepa­rerar de sex raderna i två sektioner, där den ena (bestående av rad 1, 2 och 3) endast löper vertikalt och den andra (bestående av rad 4, 5 och 6) först löper vertikalt för att sedan svänga av och sträcka sig horisontalt över de första tre raderna. Om läsaren skulle överväga lässtart i en annan rad än rad 1 skulle rad 3 i egenskap av den längsta raden (52,5 cm) bland de tre som endast löper vertikalt vara ett möjligt alternativ. I andra inskrifter med lässtart i en mittrad händer det att detta signaleras just genom längd (d.v.s. att startraden är längre än de båda kantraderna). Bland de tidig­vikinga­tida ristningarna förekommer detta drag mycket tydligt på DR 40 Rand­bøl och i någon mån på DR 230 Tryggevælde (bland de senvikinga­tida inskrifterna uppträder detta visuella drag på DR 94 Ålum 1 och DR 219 Bregninge 1).

			Det är också vanligt att lässtart i mittrad markeras genom storlek på run­former, så på Tryggevældestenen (och DR 134 Ravnkilde 1 samt DR 219 Bregninge 1 bland de senvikingatida ristningarna; om runstorlek se Åker­ström 2020, 65 f.). Runornas storlek visar dock inte lässtart på Sten­toften­stenen; runformerna är ungefär lika höga i rad 1, 2 och 3 (mellan 6 och 9 cm). Av de tre upplevs rad 1 som den mest ojämna vad gäller runstorlek (mellan 6 och 8 cm). Rad 4–6 har ungefär lika höga runor som rad 1–3, undan­taget den avslutande horisontala delen av rad 5 och 6 där runorna är mellan 7 och 11 cm. Även de delar av raderna som sträcker sig över på kort­sidan har något högre runor än rad 1–3. Att rad 1 har störst variation i run­storlek beror förmodligen på att ristaren har försökt undvika att rista över den spricka som delvis skär genom raden. Marstrander (1953, 121 f.) har som tidigare nämnts använt sprickan som ett argument mot att starta läs­ningen i rad 1, det vill säga eftersom ytan bör ha varit jämförelsevis olämplig för ristning borde ristaren inte ha börjat där. Det är möjligt att Mar­strander har rätt i sitt antagande. Jag har emellertid inte undersökt i vilken utsträckning ristningsytans lämplighet skulle vara en visuell indi­ka­tion på lässtart (jag hade inte möjlighet att granska alla inskrifter på plats, vilket är nödvändigt för en säker bedömning av ytornas skick). 

			En anonym granskare påpekar att även ett visuellt drag som radläge kan vara relevant när det kommer till Stentoftenstenens läsordning. Jag urskiljer en resurs som signalerar lässtart genom att startradens början är placerad antingen lite högre upp eller lite lägre ned än samtliga övriga rader, alternativt majoriteten av de övriga raderna (om radläge se Åker­ström 2020, 67). Bland de tidigvikingatida inskrifterna utgör dock beläggen på denna resurs inga direkta paralleller till radupplägget på Sten­toften­stenen, det vill säga då startraden utmärks genom radläge i det tidig­vikinga­tida materialet är det (även då läget bara avviker från majoriteten av de övriga raderna) fråga om en enda rad vars läge avviker från det normala läget för raderna i inskriften. Därmed inte sagt att radernas läge på Sten­toften­stenen inte kan ha betydelse för hur läsordningen ska upp­fattas. På Sten­toften­stenen framstår det dock snarast som om rad­läge används för att dela upp raderna i två sektioner: rad 1 och 2 som startar lite längre ned respektive 3, 4, 5 och 6 som startar lite högre upp. Som den ano­nyma granskaren påpekar förstärks denna effekt också av att rad 3, 4, 5 och 6 alla inleds av en h-runa. Att rad 3 på detta sätt visuellt är knuten till rad 4, 5 och 6 istället för 1 och 2 talar mot min föreslagna läsordning. Detta är dock bara ett antagande eftersom jag inte har etablerat ett sam­band mellan dessa visuella drag och läsordning (till skillnad från de resurser som är hämtade från min studie; Åkerström 2020). 

			Genom att arrangera runföljderna så att lässtart återfinns i mittraden upp­nås en visuell effekt som består i att resarens namn placeras i inskriftens centrum (så t.ex. på DR 1, DR 134, DR 218 och DR 230). På tre av dessa stenar (DR 1, DR 218 och DR 230) får radupplägget dessutom kon­sekvensen att namnen på resaren och namnet på den avlidna placeras bred­vid varandra i inledningen av var sin angränsande mittrad. En lik­nande visuell effekt går att se på Stentoftenstenen, vilket kan ses som en indikation på att den ovanligare läsordningen 3-2-1-4-5-6 ska väljas. Den visuella kompositionen innebär nämligen just att namnet Haþuwulfz place­ras i inskriftens mitt i inledningen till rad 3. Precis bredvid, i inled­ningen av rad 4, finns det enda andra namnet i inskriften, Hariwulfz. De två namnen utgör visserligen inte namnet på resaren och den avlidna, men det måste vara fråga om två för inskriften centrala personer. 

			En anonym granskare påpekar också att det finns ytterligare stöd i in­skriftens innehåll för en läsordning 3-2-1 eftersom ordnings­följden på de offer som räknas upp då inleds med hästoffret och avslutas med offret av bockar istället för tvärtom. Går man till de bevarade källor som rappor­terar om offer (se t.ex. Näsström 2002, 189 f.) tycks häst­offret också ha haft en sär­ställ­ning inom den förkristna kulten, medan offer av bockar visser­ligen nämns men inte alls har en lika framträdande plats i käll­mate­rialet. Ytter­ligare ett innehållsligt argument påpekas av en granskare: läsaren söker ofta efter ett namn i nominativ för att bestämma lässtart. Rad 3 respek­tive rad 4 inleds av sådana, vilket talar för lässtart i en av dessa mitt­rader.

			Avslutningsvis finns visserligen ett tidsmässigt avstånd mellan Sten­toften­stenen och de övriga danska inskrifter som uppvisar den typ av rad­upplägg jag föreslår. Samtidigt finns innehållsliga faktorer som förenar just några av dessa inskrifter med Stentoftenstenen. De två äldsta inskrifterna med detta radupplägg, DR 209 Glavendrup och DR 230 Trygge­vælde, avslutas båda två med en förbannelseformel. Formlerna är inte identiska med Sten­toften­stenens men andemeningen, ett hot mot den som förstör monu­mentet, är densamma. På DR 230 lyder den ’Han skal vorde en ”ræte”, som ailti denne sten eller slæber den herfra’ (sauarþi at rita isailtistain þąnsi; Danmarks runeindskrifter, Text, sp. 284). Med tanke på av­ståndet i tid visar detta knappast på ett starkt samband med Stentoften­stenen, men det tyder ändå på att det finns beröringspunkter i runristar­traditionen, som kanske alltså visar sig även vad gäller radupplägg. 

			Ordföljd i det äldsta runmaterialet

			Även om innehållet inte påverkas mycket av en förändrad läsordning av de tre första raderna har det betydelse ur en syntaxhistorisk synvinkel. Den allmänt vedertagna läsordningen (rad 1-2-3) resulterar nämligen i en ovan­lig ordföljd för inskriftens första sats: indirekt objekt-subjekt-finit verb-direkt objekt (OSVO). Enligt mitt förslag (3-2-1) får satsen istället den mer frekventa SVO-ordföljden: Haþuwulfz gaf j[ār], nīu hangistumz, nīu habrumz. ’Hådulv gav gott år med nio hingstar (och) nio bockar.’ Det ska nämnas att så gott som samtliga uttolkare av Stentoftenstenens inskrift påpekar inskriftens versifierade karaktär och att detta kan ha påverkat ord­följden. Dock är inskriften enligt Schulte (2009, 14) knappast regelrätt vers utan snarare allittererad prosa med en högre stilnivå än vanligt. Det är svårt att säga i vilken utsträckning en avvikande ordföljd görs trolig på grund av inskriftens stilnivå. Vad gäller tecken på stiliserad prosa i de första tre raderna pekar Schulte särskilt ut parallellismen mellan de två första radernas nīu habrumz och nīu hangistumz. 

			Mycket har skrivits om ordföljd i urnordiska inskrifter och slutsatserna skiljer sig ibland åt. Det bevarade materialet visar på variation och ord­följden tycks ha varit friare under urnordisk tid jämfört med vikingatid. De bevarade beläggen är dock få till antalet, ofta ofullständiga eller svår­tolkade och det är därför lite som går att säga med absolut säkerhet vad gäller ordföljd under den tid Stentoftenstenen ristades. Utifrån de studier som presenteras i det följande framgår det emellertid att ordföljden enligt läs­ord­ningen 1-2-3 avviker från det vanliga mönstret och att den i vissa avse­enden är svårförklarad.

			Antonsen (1975, 24 f.) och Braunmüller (2002, 653), som båda analyserar andelen SVO-, SOV- respektive VSO-ordföljder i urnordiska och över­gångs­inskrifter, är överens om att i det äldre runmaterialet är SVO- och SOV-ordföljd den typ som uppträder mest frekvent. De har emellertid olika åsikt om kronologin. Antonsen delar upp materialet i en äldre nord­väst­germansk del och en yngre nordgermansk (dit Stentoftenstenen räknas; en indelning som kritiseras av t.ex. Eythórsson 2001, 44). I den först­nämnda dominerar SOV, i den sistnämnda SVO, något som enligt Antonsen (s. 25) ska spegla en utveckling över tid. Braun­müller (2002, 653; som bygger på Braunmüller 1982) identifierar ingen krono­logisk utveck­ling utan tittar på hela materialet samtidigt (63 inskrifter varav 10 osäkra fall) med följande resultat: SVO (68 % av materialet), SOV (28 %) och VSO (4 %). Båda är alltså överens om att under den tid Sten­toften­stenen rista­des var SVO-ordföljd den vanligaste. Deras studier har emellertid kriti­serats av Eythórsson (2001, 6 f.) som menar att de syntaktiska analyser som ligger till grund för resultatet har brister. Enligt Eythórsson (s. 7 f., 26, 40, 42) kan till exempel ordföljder av typen SV, OV eller VO över­huvud­taget inte användas som underlag eftersom det inte går att säga hur de två närvarande komponenterna förhåller sig till den tredje som sak­nas. Enligt Eythórsson placerar emellertid Antonsen exempelvis SV-ord­följder i gruppen med finalt verb (SOV), medan Braunmüller menar att de är belägg på verb i medial ställning (SVO). Eythórsson (2001, 5 not 4) på­pekar också att både Antonsen och Braunmüller även räknar fall där inte subjektet inleder satsen till kategorierna SVO respektive SOV. Både Anton­sen och Braunmüller räknar exempelvis rad 3 på Stentoftenstenen som ett exempel på en typ av SVO-ordföljd. Att ett indirekt objekt i rad 1 och 2 placerats före denna SVO-ordning förklaras som ovan nämnts av Antonsen (1975, 25) som en typ av ellips, medan Braunmüller (1982, 126, 132) menar att ordföljden ska förstås som en markerad variant av SVO-typ. Eftersom frågan här gäller hur sannolikt det är att en OSVO-ord­följd uppträder på Sten­toften­stenen jämfört med en SVO-ordföljd med inledande subjekt är studiernas resultat därför svåra att använda. I både Braunmüllers och Antonsens sammanställningar framgår dock att den allmänt vedertagna ordföljden i Stentoftenstenens första tre rader är avvikande från de i det övriga materialet. Stentoftenstenen är det enda belägget Braun­müller räknar med på en markerad ordföljd av SVO-typ med ett inledande indirekt objekt, och Antonsen (1975, 25) tar bara upp detta enda fall av en antagen ellips. Flera exempel på (omarkerade) SVO-ord­följder finns däremot i bådas analyser.  

			De ordföljdsmönstren som Eythórsson (2001, 19 f.) räknar med uppgår till nio stycken för huvudsatser med finit verb: SOV (4 belägg), SOVO (2), OV (9), (O)VS (6), SVO (6), OSVO (3), SV (5), VOS (2) och VO (3). Av dessa tre möjliga exempel på OSVO avskriver Eythórsson (s. 38) själv ett av dem (N KJ60 Vetteland) eftersom tolkningen är mycket osäker. De återstående två är Sten­toften­stenens första sats samt Istabystenens inskrift. Det finns anledning att ifrågasätta exemplet på Istabystenen (se vidare nedan). I övrigt bekräftar Eythórssons (s. 19 f., 35) sammanställning Braunmüllers resultat: SVO-ordningen är vanligare än SOV (även i det äldre materialet), men alltså med färre belägg i varje kategori. 

			Medan Antonsen och Braunmüller baserar sina kategoriseringar på ord­ningen i satsernas synliga ytstruktur arbetar Eythórsson (2001; 2012) ut­ifrån ett generativistiskt teoretiskt ramverk där frågan gäller satsens (abstrakta) underliggande struktur. Han har därmed en annan utgångs­punkt och andra syften för de syntaktiska analyserna jämfört med Anton­sen och Braunmüller. Eythórsson undersöker särskilt belägg för V2-regeln. Han skriver (2012, 29) ”it is widely assumed in theoretical syn­tax that verb second involves displacement (or “movement”) of the finite verb from its base position in the verb phrase to the second position in the clause”. Inno­va­tionen är germansk och uppträder inlednings­vis bara i huvud­satser. Till skill­nad från Braun­müller (1982) och Antonsen (1975, 24 f.) som Eythórs­son (2012, s. 30) uppger inte räknar med att V2-regeln var genom­förd i det äldsta skiktet av run­materialet (fortfarande så i Anton­sen 2002, 295), menar Eythórs­son tvärtom att belägg går att hitta både bland de urnordiska inskrif­terna såväl som från övergångs­perioden. Han iden­ti­fierar (2012, 32–35) fem säkra exempel på att en för­flytt­ning av verbet har skett enligt V2-regeln; DR IK98 Sjælland, DR 357 Stentoften (rad 5), DR 261 Lind­holmen, Ög KJ59 Ellestad och Vg 63 Noleby.2 I dessa fem in­skrifter uppträder enligt Eythórs­son det finita verbet till vänster om ett en­kli­tiskt personligt pro­nomen eka/-ka, vilket i subjektsinitiala språk ska tolkas som att verbet för­flyttats från sin position i verbfrasen till vänster förbi subjektets position. Två belägg lyfter Eythórs­son (s. 36 f.) fram som stående i konflikt med dessa nyss nämnda fem belägg: Sten­toften­stenens första sats (enligt ordningen 1-2-3) samt inskriften på Istaby­stenen. Ett indirekt objekt (Sten­toften­stenen) respek­tive en prepo­si­tions­fras (Istabystenen) har där topikaliserats vilket i enlig­het med V2-regeln borde innebära att verbet flyttats till positionen direkt där­efter. Istället följer i båda beläggen ett subjekt, och först därefter finit verb och till sist ett direkt objekt. Eythórsson ger möjliga förklaringar till den avvikande ordningen. Exempelvis att de topikaliserade fraserna ska förstås som självständiga enheter alternativt att allitteration ligger till grund för den avvikande ordföljden. En enklare lösning på problemet är istället att så som jag föreslår läsa Sten­toften­stenens första tre rader 3-2-1, vilket ger en vanlig SVO-ordföljd. Det ska också påpekas att i rad 5 på Sten­toften­stenen finns ett exempel på att V2-regeln efterföljs enligt Eythórs­son. Istaby­stenens ordföljd är också beroende av läsordning vilket disku­teras i avsnittet nedan. 

			

			Eythórsson (2012, 38–40) tar emellertid också upp två säkra exempel på subjekts­initiala satser där en förflyttning av verbet inte skett, närmare bestämt där verbet står kvar i verbfrasen med ordningen OV (DR 12 Galle­hus och N KJ63 Einang). Ytterligare två möjliga exempel nämns på avsaknad av V2-regel (N KJ72 Tune och N KJ17a Eikeland) som i sin yt­struktur uppvisar SOVO-ordföljd (Eythórsson 2001, 25). Eythórsson (2012, 40) menar att finalt verb, det vill säga OV i verbfrasen, förmodligen är en kvarleva från ett äldre språkstadium innan V2-regeln generaliserats, men vill trots det inte säga något bestämt om en absolut kronologi för ut­veck­lingen av ordföljden i de äldre runinskrifterna. 

			Några helt säkra argument för att en ytstruktur OSVO inte är att förvänta i en övergångsinskrift finns alltså inte, men det är samtidigt tydligt att ord­ningen avviker från det övriga materialet, så som detta beskrivs av Anton­sen (1975) Braunmüller (1982; 2002) och Eythórsson (2001; 2012), medan ordningen SVO skulle passa väl in. Jag menar alltså att detta talar för läsordningen 3-2-1 (SVO) och mot den allmänt vedertagna ordningen 1-2-3 (OSVO).

			Istabystenens ordföljd

			Förutom Stentoftenstenens första sats uppvisar ytterligare två inskrifter ord­följds­mönstret OSVO enligt Eythórsson (2001, 36–38). Den första, N KJ60 Vetteland, avfärdar han som ovan nämnts själv. Inskriften är så skadad att resterna av runföljderna i två av raderna, som av Antonsen (1975, 38) antagits tillhöra samma sats, lika gärna kan utgöra två satser. Den andra inskriften är DR 359 Istaby, som ligger nära Stentoften­stenen både i tid och rum. Läsordningen på Istabystenen är emellertid tvetydig, vilket gör att en OSVO ordning inte säkert kan konstateras här heller. Enligt den ordning Eythórsson (2001, 37) utgår från lyder inskriften som i Tablå 2.

			Inskriften består av tre rader. Raderna ᴀfatz hᴀriwulafa och hᴀþuwulafz hᴀeruwulafiz finns på samma sida och raden warᴀit runᴀz þᴀiᴀz på motsatt sida (se Fig. 2). Alternativa läsordningar diskuteras av Sal­berger (1960, 175) som kommer fram till att ordningen A2-A1-B (d.v.s. hᴀþuwulafz hᴀeruwulafiz ᴀfatz hᴀriwulafa warᴀit runᴀz þᴀiᴀz) är den mest troliga. Han menar (1960, 160, 169, 174) att alla kombinationer av de tre raderna har paralleller vad gäller ordföljd, men att ”epigrafiska och rist­nings­psykologiska skäl” talar för den läsordning han föreslår. Han anser att sidan med två rader ska förstås som en enhet och raderna ska läsas efter varandra. Av de två raderna bör hᴀþuwulafz hᴀeruwulafiz inleda eftersom denna är placerad på den yta som lämpar sig bäst för rist­ning. Jag har som ovan nämnts inte undersökt huruvida bäst lämpad rist­nings­yta kan vara en signal om lässtart. Därför är det svårt att bedöma sanno­likheten i denna del av Salbergers argument. 

			Mina studier (Åkerström 2020; 2021) av vilka visuella drag som ger läsaren ledtrådar om läsordning i det tidigvikingatida materialet stödjer Sal­bergers slutsats till viss del. Radupplägget är emellertid visuellt svår­tolkat. Det finns starka indikationer på att raderna på en inskriftssida ska läsas klart innan nästa inskriftssida påbörjas (om resursen samma parti se Åker­ström 2021, 22–24) vilket indikerar att raderna A1 och A2 ska läsas efter varandra. Det finns en tydlig visuell signal om att också börja läsa på A-sidan eftersom ristningen här täcker störst yta (om större parti se Åker­ström 2020, 69 f.). Av de två raderna på A-sidan signaleras lässtart i första hand i rad A2 genom att vara betydligt längre än A1 (om radlängd se s. 66 f.). Runstorlek är också något som brukar indikera lässtart (om run­storlek se s. 65 f.), men runorna i de båda raderna A1 och A2 är ungefär lika höga i större delen av raderna. Dock är runorna i början av A2 mindre till stor­leken (här anpassade efter ristnings­ytans storlek). Det finns slutligen en allmän tendens (i det tidigvikingatida materialet) att det är den visuellt avvikande raden/inskriftssidan som signalerar lässtart. Tittar man på Istaby­stenens tre rader skulle det vara A2, som genom att vara längre och ha tätt placerade runor avviker visuellt från rad A1 och B. 

			Vad gäller läsväg från A2 skulle den mest frekventa riktningen verti­kala rader läsas i, det vill säga från raden längst till vänster och mot höger (om place­ring av rad och radordning se Åkerström 2020, 75–78), ge ordningen A2-A1. Dock talar möjligen placeringen av B-raden för att det något mindre van­liga alternativet gäller för Istabystenen, det vill säga om raderna istället läses från höger mot vänster (A1-A2-B) är det visuella av­ståndet till raden på B-sidan kort, medan ordningen A2-A1-B resul­terar i ett av­brott genom hoppet från A1 till B. Dock är lässtart i A1 som visats ovan visuellt osanno­likt. Ett radupplägg som liknar A2-A1-B åter­finns dessutom exem­pel­vis på DR 2 Haddeby 2 från den tidigare delen av vikinga­tiden.

			Den visuella tvetydigheten i radupplägget gäller framförallt hur för­hållandet mellan inskriftens två sidor ska bedömas. Ytan där rad A1 ristats sepa­reras från A2 genom en avsats vilket skapar ett avstånd dem emellan. B-sidans rad är å andra sidan inledningsvis visuellt sammankopplad med första delen av rad A1 genom att ligga precis kant i kant med denna (längre ner mot stenens bas skiljs dock raderna åt av ett stycke oristad yta). Frågan är alltså om den visuella närheten mellan A2 och B kan motivera en läsordning A2-B snarare än A2-A1. Det förstnämnda A2-B-A1 skulle ge en SVO-ordföljd (och har tidigare förslagits av Lindquist 1940, 199 not 1). Det är också osäkert när konventioner kring ordningsföljden mellan rader, det vill säga från höger mot vänster eller tvärtom, etablerades. Möj­ligen gäller detta inte i samma utsträckning i det urnordiska materialet eller över­gångs­inskrifter som i det tidig­vikingatida materialet. Det är exempel­vis tydligt att Istaby­stenens inskrift på ett sätt skiljer sig mycket från de kon­ventioner för radupplägg som gäller under tidig vikingatid. Lässtart i den sist­nämnda gruppen finns alltid i en rad som löper nedifrån och upp (sett vertikalt; om läsriktning i rad se Åkerström 2020, 75), medan samtliga rader på Istaby­stenen löper uppifrån och ned.  

			Sammantaget är emellertid den visuellt mest sannolika läsordning den som föreslås av Salberger (1960; d.v.s. A2-A1-B) och som alltså ger ord­följden SOVO. En direkt parallell till den OSVO-ordning som antagits på Sten­toften­stenen finns alltså troligen inte på Istabystenen. Ordningen SOVO har enligt Eythórssons (2001, 20) sammanställning däremot två paral­leller, nämligen N KJ72 Tune och N KJ17A Eikeland. Den sistnämnda är emeller­tid ett osäkert exempel. Det har övervägts om inskriften ska för­stås som två satser (se Grønvik 1987, 55–57; Knirk 2015, 430), vilket skulle inne­bära att SOVO-ordföljd inte är representerad där. Både Antonsen (1975, 24) och Braunmüller (1982, 131) räknar med att inskriften från Eike­land är ett belägg på verb i en medial position (d.v.s. SVO). Den sist­nämnde räknar den som en markerad variant av denna ordföljdstyp.

			Inskriften på Tunestenens ena sida uppvisar istället med avseende på radernas ordningsföljd ett relativt säkert exempel på SOVO-ordning: (ek wiwaz after woduride witad͡ah͡alaiban worahto ṛ… Ek Wiwaz after Wodu­ride witandahlaiban worhto r[unoz] ’I, Wiwaz, made the runes after Wodu­ridaz, my lord’; Samnordisk runtextdatabas). Ordningen förut­sätter att man likt Eythórsson (2012, 39) och Braunmüller (1982, 132) antar att den r-runa som avslutar raden utgör början på ett avslutande direkt objekt r[unoz], vilket i samman­hanget är en rimlig supplering. Antonsen (1975, 24) räknar inte med detta och antar att inskriften är ett belägg på verb i final ställ­ning (SOV). Braun­müller bedömer Tune­stenens inskrift, liksom den från Eike­land, istället som en markerad variant av SVO. Eythórs­son (2012, 39 f.) i sin tur tolkar SOVO-mönstret som ett exempel på utebliven förf­lytt­ning av verbet till andra position i satsen, det vill säga V2-regeln följs inte. 

			Sammanfattningsvis tycks det alltså inte finnas någon parallell på Istaby­stenen till den OSVO-ordföljd som antagits för Stentoften­stenens första sats. Dock tycks den visuellt mest troliga läsord­ningen resultera i ett ord­följd­mönster som inte heller följer V2-regeln, vilket utifrån Eythórs­sons (2001; 2012) resultat så som framgått ovan är det som starkast talar mot OSVO-ord­följd på Stentoftenstenen. Antar man en SOVO-ordföljd på Istaby­stenen tycks det dock finnas en relativ säker parallell till detta på Tune­stenen. 

			

			Avslutning

			Jag föreslår alltså en ny läsordning för Stentoftenstenens inskrift med en läs­start i rad 3 och därefter fortsatt läsväg mot vänster, rad 2-1, och därefter raderna till höger om rad 3, rad 4-5-6. Skillnaden blir inte stor vad gäller in­skriftens innebörd, men att den problematiska ordföljden som antagits för inskriftens första sats kan ifrågasättas har desto större betydelse ur ett syntax­historiskt perspektiv. Den traditionella läsordningens ovanliga ord­följd OSVO skulle ersättas med en mer frekvent omarkerad SVO-typ. Även i inskriftens visuella komposition finns drag som talar för ord­ningen 3-2-1-4-5-6 istället för den traditionella 1-2-3-4-5-6. Även hur inne­hållet arrange­ras genom en sådan visuell komposition kan tala för läs­ordningen 3-2-1. 

			För vår kunskap om typer av radupplägg i runmaterialet har mitt läs­ord­nings­förslag också betydelse, eftersom det skulle innebära ett exempel på läs­start i en mittrad redan under övergångsperioden. De tidigaste hittills kända beläggen på detta är från tidig vikingatid (DR 209 och DR 230). Till dessa två inskrifter har Stentoftenstenen också en innehålls­lig kopp­ling genom den avslutande förbannelseformeln. 

			Mot mitt läsordningsförslag talar för det första att en avvikande ord­följd OSVO kan motiveras av att inskriftens formulering ligger på en högre stilnivå än vanligt. För det andra gör det faktum att ett exempel på brott mot V2-regeln finns på Istabystenen (även om det troligen är ord­ningen SOVO och inte OSVO som återfinns där) ett sådant argument mot en struktur OSVO på Stentoftenstenen svagare. Även vissa detaljer i den visuella kompositionen talar mot mitt förslag. Sammantaget verkar det dock finnas starkare skäl (utifrån syntax, visualitet och innehåll) att räkna med ordningen 3-2-1-4-5-6 jämfört med 1-2-3-4-5-6 mellan Sten­toften­stenens rader. 

			Förkortningar och bibliografi

			Antonsen, Elmer H. 1975. A Concise Grammar of the Older Runic Inscriptions. Sprach­strukturen, ser. A: Historische Sprachstrukturen, 3. Tübingen.

			
					2002. Runes and Germanic Linguistics. Trends in Linguistics: Studies and Monographs, 140. Berlin.

			

			Braunmüller, Kurt. 1982. Syntaxtypologische Studien zum Germanischen. Tübinger Beiträge zur Linguistik, 197. Tübingen.

			
					2002. ”The Ancient-Nordic Linguistic System from a Typological Point of View: Phonology, Graphemics, Morphology, Syntax and Word Order.” I The Nordic Languages: An International Handbook of the History of the North Ger­man­ic Languages, red. Oskar Brandle et al., vol. 1, 649–656. Berlin.

			

			

			Bugge, Sophus. 1866–1867. ”Bidrag til Tydning af de ældste Runeindskrifter. Tillæg og Rettelser til förste Artikel.” Tidskrift for Philologi og Pædagogik 7: 312–363.

			Danmarks runeindskrifter. Av Lis Jacobsen och Erik Moltke. 3 vol.: Text; Atlas; Registre. København 1941–1942.

			Danske Runeindskrifter [databas]. Nordisk forskningsinstitut, Københavns universitet. http://runer.ku.dk/

			DR + nr = inskrift publicerad i Danmarks runeindskrifter.

			DR NOR1988;5 = inskrift publicerad på s. 5 f. i Nytt om runer 3 (Oslo, 1988 [publ. 1989]).

			DR IK + nr = brakteat publicerad i Die Goldbrakteaten der Volkerwanderungszeit: Ikono­graphischer Katalog. Av Karl Hauck, Morten Axboe, Urs Clavadetscher, Klaus Düwel, Lutz von Padberg, Ulrike Smyra, Cajus Wypior och Herbert Lange. Einleitung och vol. 1–3: Text och Tafeln. Münstersche Mittelalter- Schriften, 24.1.1–24.3.2 (München, 1985–1989).

			Düwel, Klaus. 1975. ”Runische Zeugnisse zu ’Bauer’.” I Wort und Begriff ”Bauer”: Zusammenfassender Bericht über die Kolloquien der Kommission für die Alter­tumskunde Mittel- und Nordeuropas, red. Reinhard Wenskus et al., 180–206. Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Philo­logisch-historische Klasse, 3 ser., 89. Göttingen.

			Eythórsson, Thórhallur. 2001. ”The Syntax of Verbs in Early Runic.” Working Papers in Scandinavian Syntax 67: 1–55.

			
					2012. ”Variation in the Syntax of the Older Runic Inscriptions.” Futhark: Inter­national Journal of Runic Studies 2 (2011, publ. 2012): 27–49. 

			

			Friesen, Otto von. 1916. Lister- och Listerby-stenarna i Blekinge. Uppsala univer­sitetets årsskrift, 2. Uppsala.

			Grønvik, Ottar. 1987. Fra Ågedal til Setre: Sentrale runeinnskrifter fra det 6. århundre. Oslo.

			
					1996. Fra Vimose til Ødemotland: Nye studier over runeinskrifter fra førkristen tid i Norden. Oslo.

			

			Knirk, James E. 2015. ”The Runic Inscription on the Eikeland Fibula.” I Archäologie und Runen: Fallstudien zu Inschriften im älteren Futhark, red. Oliver Grimm och Alexandra Pesch, 427–432.  Schriften des Archäologischen Landesmuseums, Ergän­zungs­reihe, 11. Kiel.

			Krause, Wolfgang, och Herbert Jankuhn. 1966. Die Runeninschriften im älteren Futhark. 2 vol. Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, philo­logisch-historische Klasse, 3 ser., 65. Göttingen. 

			Lindquist, Ivar. 1940. Religiösa runtexter 2: Sparlösa-stenen. Vetenskaps-Societeten i Lund, Skrifter, 24. Lund.

			Marstrander, Carl J. S. 1953. De nordiske runeinnskrifter i eldre alfabet: Skrift og språk i folkevandringstiden, del 1: Danske og svenske innskrifter. Oslo. Särtryck av Viking 16 (1952, publ. 1953): 1–277. 

			Moltke, Erik. 1985. Runes and Their Origin, Denmark and Elsewhere. Copenhagen. 

			

			N KJ + nr = inskrift publicerad i Krause och Jankuhn 1966.

			Nielsen, Niels Åge. 1983. Danske runeindskrifter: Et udvalg med kommentarer. Køben­havn.

			Näsström, Britt-Mari. 2002. Blot: Tro och offer i det förkristna Norden. Stockholm.

			Nordström, Jackie, och Henrik Williams. Manus. The Malt Runestone Inscription.

			Salberger, Evert. 1960. ”Läsordningen på Istaby-stenen.” Meddelanden från Lunds uni­versitets historiska museum 1960: 148–175. 

			Samnordisk runtextdatabas. Institutionen for nordiska språk, Uppsala universitet. http://www.nordiska.uu.se/forskn/samnord.htm 

			Santesson, Lillemor. 1989. ”En blekingsk blotinskrift. En nytolkning av inled­nings­raderna på Stentoftenstenen.” Fornvännen 84: 221–229. 

			Schulte, Michael. 2006. ”Ein kritischer Kommentar zum Erkenntnisstand der Blekinger Inschriften.” Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 135.4: 399–412.

			
					2009. ”Early Runic ‘Metrical’ Inscriptions — How Metrical Are They?” I Versa­tility in Versification: Multidisciplinary Approaches to Metrics, red. Tonya Kim Dewey och Frog, 3–22. Berkeley Insights in Linguistics and Semiotics, 74. New York.

			

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare; Utgiven av Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff.

			SRI, 5 = Västergötlands runinskrifter, av Hugo Jungner och Elisabeth Svärdström (1940–1970). 

			Stephens, George. 1866. The Old-Northern Runic Monuments of Scandinavia and England: Now First Collected and Deciphered, vol. 1. London och Köpenhamn.

			Vg + nr = inskrift publicerad i Västergötlands runinskrifter, d.v.s. SRI, 5.

			Worsaae, Jens Jacob Asmussen. 1846. Blekingske mindesmærker fra hedenold, betragtede i deres forhold til de övrige skandinaviske og europæiske oldtidsminder. Kjöbenhavn. 

			Åkerström, Hanna. 2019. ”Det tidigvikingatida runmaterialet: En inventering.” Futhark: International Journal of Runic Studies 8 (2017, publ. 2019): 7–88.

			
					2020. ”Läsordning i tidigvikingatida runristningar.” Futhark: International Jour­nal of Runic Studies 9–10 (2018–2019, publ. 2020): 39–134.

					2021. ”Rökstenens visuella textstruktur.” Futhark: International Journal of Runic Studies 11 (2020, publ. 2021): 5–84.

			

			Ög KJ59 = inskrift från Östergötland publicerad i Krause och Jankuhn 1966.

			English summary

			The reading order of the Stentoften stone

			The carving on the Stentoften stone (DR 357) dates to the period 600–700 (database Danske Runeindskrifter) and belongs to the so-called transitional inscriptions. The inscription is often included in syntactic analyses of the older runic material. The com­monly accepted reading order, line by line from the row on the left towards the right (1-2-3-4-5-6) entails the first clause of the inscription having a word order which is unusual for the period: indirect object followed by subject, verb and direct object (i.e. OSVO word order). This word order is described in syntactic analyses as unexpected and difficult to explain. Eythórsson (2012, 36 f.) further shows that a word order with OSVO does not follow the expected V2-rule. I sug­gest instead an alter­native order of reading the first three lines (3-2-1-4-5-6). This order means that the first clause of the inscription instead shows the word order: sub­ject followed by verb, then a direct and then indirect object. Such a SVO word order accords well with other examples from the period according to the analyses of word order in proto-Nordic and transitional inscriptions by Antonsen (1975), Braun­müller (1982; 2002) and Eythórsson (2001; 2012). The type of line layout I would like to identify on the Stentoften stone, with reading beginning in a middle row (line 3) and con­tin­u­ing towards the left (2-1), then leaping to the line to the right of the starting line and finally continuing reading towards the right (4-5-6), is not common but is attested in the Danish material. Three examples can be found from the early Viking Age (DR 40, DR 209 and DR 230) and some further examples (DR 1, DR 83, DR 94, DR 106, DR 134, DR 218 and DR 219) from the late Viking Age.

			Although SVO word order is more frequent among the older runic inscriptions, it nevertheless remains possible that a less common word order is attested on this particular stone. Almost all interpreters note the stylised character of the in­scrip­tion, which may have motived the carver to choose the marked OSVO word order. It has also been pointed out that the inscription on the Istaby stone (DR 359), which is close to the carving on the Stentoften stone in time and place, may provide a direct parallel to the unusual OSVO word order. The reading order of the Istaby stone is however more difficult to determine than that of Stentoften. A visual analysis (based on the results in Åkerström 2020; 2021) of the lines on the Istaby stone indicates to me that the most probable reading order instead results in a SOVO word order. This is therefore not a direct parallel to the OSVO word order, but according to the analysis of Eythórsson (2012, 39 f.), SOVO word order contra­venes the V2 rule, which is one of the reasons that he regards the OSVO word order as anomalous with the rest of the material (p. 36 f.). 

			In addition to the fact that arguments from syntactic history make it probable that the lines on the Stentoften stone should be read in the order 3-2-1, there are also visual and content-related features in the inscription which support this read­ing. The visual analysis draws on the results of my studies (see Åkerström 2020) of how visual signals (or semiotic resources) in the early Viking Age runic material indi­cate for the reader the pathway between the lines. Beginning the reading of the Stentoften stone in a middle line is justified by the fact that both edge lines, where the reading typically begins (see Åkerström 2020, 66 f. on the resource line length) are, for various reasons, unlikely places to begin reading. Line 1 is the shortest line of the inscription, which is unusual for a starting line. Choosing the opposite edge line (line 6) is however impossible for content-related reasons. If the reading instead begins in a middle line, line 3 is the most likely alternative: visually the inscription is divided into two sections, lines 1–3 which run vertically only and lines 4–6 which run vertically but then turn to run horizontally. Line 3 is the longest in the first section and visually this may be an indication that the starting line of this section is found there. The reading pathway then continues towards the left in accordance with other examples of similar line layouts, which also means that the first section of the Stentoften stone is read before the second. There are however also visual features which contradict a reading start in line 3. The line is visually connected to the lines in the second section (lines 4–6) partly by starting at the same height as they do, while lines 1 and 2 start a little lower down, and partly by lines 3, 4, 5 and 6 respectively beginning with a h-rune. 

			From a content perspective as well, there is reason to begin the reading of the Sten­toften stone in a middle row. In some of the Viking Age inscriptions with this type of reading order, the layout results in the name of the central individuals being placed beside each other (each in the beginning of their row) in a central part of the carving, probably as a deliberate choice of the carver. A similar effect can be seen on the Stentoften stone where lines 3 and 4 respectively begin with the two personal names found in the text. There is also a connection in content between the Stentoften stone and DR 209 and DR 230 (which also begin in a middle line) as these two inscriptions also contain curse formulations reminiscent of the one found in the inscription on the Stentoften stone. 

			

			
				
						1 Denna och följande måttangivelser är om inget annat anges mina egna (gjorda i juli 2017).


						2 Eythórsson (2001, 32) räknar tidigare också med den inledande satsen på Björketorp­stenen (DR 360) som ett exempel på att V2-regeln efterföljs, men tar inte upp detta i sin senare publikation (2012).


				

			
		

		
			Figurer

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Stentoftenstenen (DR 357). Foto: Lennart Larsen (1975), Nationalmuseet, Danmark (CC BY-SA).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Istabystenens (DR 359) B-sida (vänster) och A-sida (höger). Foton: Erik Moltke (1930−1939), Nationalmuseet, Danmark (CC BY-SA).

			

		

		
			Tablåer

		

		
			
					DR 357 Stentoften. Radnumren i kolumnen längst till vänster startar i vänstra kant­raden och går rad för rad mot höger. Jag återger Moltkes (1985, 140) läsning men med Santes­sons (1989) tolkning av den inledande satsen. Normaliseringen (komplet­te­rad med vokal­längd) är hämtad från Samnordisk runtextdatabas och översättningen utgår från data­basen Danske Runeindskrifter. Den senare är något anpassad, bland annat för att inte förut­sätta ordningen 1-2-3 i de tre första raderna.

			

		

		
			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							
							Läsning

						
							
							Normalisering

						
							
							Dansk översättning

						
					

				
				
					
							
							1

						
							
							niu hᴀborumz 

						
							
							Nīu habrumz

						
							
							med ni bukke

						
					

					
							
							2

						
							
							niu hagestumz 

						
							
							nīu hangistumz

						
							
							med ni hingste

						
					

					
							
							3

						
							
							hᴀþuwolᴀfz gᴀf j

						
							
							Haþuwulfz gaf j[ār]

						
							
							Hådulv gav godår

						
					

					
							
							4

						
							
							hᴀriwolᴀfz ṃᴀ--u snuh-e  

						
							
							Hariwulfz ... ...

						
							
							Hærulv ...

						
					

					
							
							5

						
							
							hidez runono feḷᴀ̣h ekᴀ hederᴀ ginoronoz

						
							
							haidiz rūnōnō, felh eka hēdra ginnurūnōz

						
							
							Himmelglans­rune­rækken skjuler jeg her, kraft­runer.

						
					

					
							
							6

						
							
							herᴀmᴀlᴀsᴀz  ᴀrᴀgeu weḷᴀduds| |sᴀ þᴀt bᴀriutiþ

						
							
							Hermalausaz argiu, wēladauþs, sā þat briūtiþ

						
							
							Uafladelig med argskab, trol­doms­dødens den, der bryder det [mindes­mærket].

						
					

					
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					Inskriften på Istabystenen (DR 359). De tre raderna är fördelade på två sidor, vilka betecknats A respektive B. Normaliseringen (kompletterad med vokallängd) är hämtad från Samnordisk runtextdatabas och översättningen är min svenska variant som utgår från den i databasen Danske Runeindskrifter och Danmarks runeindskrifter (Text, sp. 409).

			

		

		
			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							
							Läsning

						
							
							Normalisering

						
							
							Svensk översättning

						
					

				
				
					
							
							A1

						
							
							ᴀfatz hᴀriwulafa

						
							
							Aftr Hariwulfa

						
							
							Efter Hærulv

						
					

					
							
							A2

						
							
							hᴀþuwulafz hᴀeruwulafiz

						
							
							Haþuwulfz Heruwulfiz

						
							
							Hådulv, Hjørulvs ättling

						
					

					
							
							B3

						
							
							warᴀit runᴀz þᴀiᴀz

						
							
							wrait rūnaz þaiaz

						
							
							skrev dessa runor

						
					

					
							
							
							
							
					

				
			

		

	
		

		
			Eric T. Lander. Istaby ᴀfatʀ: Issues, Evidence, Arguments 

		

		
			Lander, Eric T. “Istaby ᴀfatʀ: Issues, Evidence, Arguments.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 45–68.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1087

		

		
			Istaby ᴀfatʀ: 

			Issues, Evidence, Arguments

			Eric T. Lander (Uppsala University)

			Abstract

			This paper discusses the long-standing problem of the Istaby runestone’s pre­po­sition ᴀfatʀ af atʀ ‘after, in memory of’ and its final, unetymological ʀ. Three explanations from the literature are examined and assessed, each one asso­ciated with the views of a prominent scholar: ʀ/r-neutralization (Elmer Anton­sen), analogical r-palatalization (Ottar Grønvik), and analogy with com­par­a­tives in *-iz (Sophus Bugge). Arguments and counterarguments, some of which have not been fully appreciated or articulated before, are discussed for all three accounts. While none of the explanations can be ruled out with absolute cer­tain­ty, the one with the most support is Michael Schulte’s version of ʀ/r-neu­tral­i­zation, which emphasizes the fact that grammatical elements (function words) tend to be more vulnerable to phonetic reduction than lexical elements (con­tent words). This conclusion is based not only on the Istaby form but also on a number of other relevant forms (Tune after, Ribe uiþʀ, and aft/æft, at/æt).

			Keywords: analogy, Germanic, morphology, phonetics, reduction, Scandinavian, sound change

			The sequence àŸᚨᛏᛉ ᴀfatʀ ‘after, in memory of’ on the Istaby rune­stone (KJ 98, DR 359) is normally transcribed af atʀ. As elsewhere in the Istaby inscription, ᴀ represents an oral a-vowel, while a represents an epenthetic vowel in a consonant cluster (plus one instance in the in­scrip­tion as an etymologically expected nasal a-vowel in the ending of accu­sative wulafa). The final rune in ᴀfatʀ is surprising. If the Istaby form is a continuation of the preposition after ‘after, in memory of’ (cf. OE æfter) on the Tune runestone (KJ 72), then r is expected here, not ʀ. What is more, the subsequent developments from Istaby af atʀ to Viking Age forms like aft/æft and at/æt are not fully understood either.

			

			This paper considers how the Istaby form has been explained in the liter­ature. Although the focus is on ᴀfatʀ, my evaluation of the expla­na­tions on offer for the Istaby form will be guided by additional desiderata, namely that Tune after, Ribe (DR EM85;151B) uiþʀ ‘against’, and aft/æft > at/æt be integrated into the account in an informative (or at least co­her­ent) way. We will see that the Istaby form is not a problematic exception but rather one part of a larger process of linguistic change.

			Background

			Unstressed PIE *e is raised to *i everywhere in Proto-Germanic except before *r (Ringe 2017, 147–51), and the regular reflex of unstressed *er seems to have been (late) PGmc *ar (Stiles 1984, 19–22; 1988, 117, 136 f. notes 4–5; Syrett 1994, 223 f., 227–31; Boutkan 1995, 86–89; Ringe 2017, 150; Fulk 2018, 87 f., 90 f.). The general lack of syncope before *r is an older obse­rvation (see Jóhannesson 1923, § 47–48; Noreen 1923, § 155; Heusler 1964, § 105; among others). Some examples illustrating unstressed *er > *ar include the following:

			PIE *upér > PGmc *uber > *ubar ‘over, above’ (Go. ufar, OHG obar, OE ofer)

			PIE *n̥tér ‘inside’ / *n̥dhér ‘under’ > PGmc *under > *undar ‘under, among’ (Go. undar, OHG untar, OE under)

			PIE *ánteros ‘other (of two)’ > PGmc *anþeraz > *anþaraz (Go. anþar, ON annarr, OE ōþer, OHG andar)

			PIE *kwóteros ‘which (of two)’ > PGmc *hwaþeraz > *hwaþaraz (Go. ƕaþar, ON hvaðarr, OE hwæder, OHG wedar)

			(examples gathered from EWAhd, 1: 66; Boutkan 1995, 86, citing a lecture by Patrick Stiles; Ringe 2017, 124, 142, 150; and Fulk 2018, 87 f., 90 f., 103)

			Note that *a is later fronted to æ/e in Old English (and Old Saxon). Another example we could add to the list above is Opedal (KJ 76) swestar, which Stiles (1984) has convincingly argued reflects a vocative going back to *-er.

			Given these facts, it is puzzling that after on the Tune runestone does not take the form *aftar. Some authors have attempted to recruit the Ista­by form to help resolve this issue, as Looijenga apparently does when she writes that “ᴀfatʀ is misspelled for aftaz = aftar” (2003, 181). The same hypo­thet­ical form *ᴀftaʀ is mentioned by Damsma and Versloot (2016, 32), who observe that the epenthetic vowel in ᴀfatʀ appears between two voice­less obstruents, which is exceptional in the older material (see also Bugge 1866–67, 318; Jóhan­nes­son 1923, 24 note 1; von Friesen 1916, 31; among others) but apparently attested in the later material (Vg 110 ifiti and U 616 yfitiʀr). Damsma and Versloot (2016, 32) tentatively sug­gest that ᴀfatʀ was intended to represent aftaʀ. Jóhannesson (1923, 92) offers “*aftaʀ oder *aftʀ” with similar levels of confidence. It is true that cer­tain Viking Age inscriptions exist which could conceivably be used as sup­port for an intended *ᴀftaʀ, assuming that U 1132 if̣itʀ, U 1135 yfitr, Nä 14 efitr, DR 372 [efetʀ] are all metathetic errors for æftir/æftiʀ. This, how­ever, is risky reasoning. It is not clear that a single attestation from the sparsely attested transitional period can be considered an error on the basis of a handful of attestations from the much more richly documented mate­rial from the Viking Age. As tempting as it may be to see an error in the Istaby form’s unexpected orthography, I think we would be wise to reject ‘misspelling’ as an explanatory mechanism (see Williams 2010 for dis­cus­sion). Indeed, Kiparsky (2006, 24 f.) proposes that the Istaby form is exactly what it looks like: a bisyllabic form afatʀ, supposedly deriving from *æftiʀ or *aftaʀ (it is unclear which one is assumed) with syncope and subsequent epenthesis. However, Kiparsky’s proto-forms completely side­step the problem of final etymological *r.

			Patrick Stiles puts his finger on the problem at hand and offers a ten­ta­tive interpretation:

			The 〈-e-〉 in Tune after is problematic, as a would be expected (*aftar < *after, beside *aftiri < *afteri). As the Tune form is the forerunner of later af atʀ (ᴀfatʀ Ista­by) and aft (cf. Grønvik 1981:217–218), the 〈e〉 may represent a much-reduced schwa-like vowel soon to be lost (?). (Stiles 1984, 36 note 9)

			For Stiles, then, the Tune form could be considered to show the regular de­vel­op­ment to *-ar, followed by reduction in the unstressed vowel: *aftar > after aftər (see also Grønvik 1987, 182, and Schulte 1998, 91 note 3, who both cite Stiles but give *a > e rather than *a > ə). This of course nicely antic­i­pates Istaby ᴀfatʀ, with deletion of the vowel, but independent moti­vation for the reduction is required.

			Barnes (1970–73, 366 f.) had come to similar conclusions more than a decade earlier, but on the grounds that after could not give rise to runic æftiʀ and ON eptir, with i-mutation and unstressed i in the second syllable. He suggests that the Tune form is a preposition (either an unstressed form with e for schwa, or continuing *aftera), formally distinct from the adverb recon­structed as *aftir(i) > æftiʀ, eptir (p. 366 f.). This difference between prepositional ‘after’ (Ög 136 aft, DR 192 ᴀft) and adverbial ‘after’ (Ög 136 ftiʀ, DR 192 [aftiʀ]) has been accepted for decades. There is, moreover, a consensus in the literature that the originally adverbial form æftiʀ even­tu­ally displaced aft/æft during the Viking Age (see Bugge in NIæR, 12 f.; DR, Text, sp. 741–44; Brøndum-Nielsen 1950, 129; de Vries 1962, 103; Krause and Jankuhn 1966, 219; Johnsen 1968, 54; Grønvik 1981, 217 f.; Syrett 1994, 226 f.; Peterson 1996; Larsson 2002, 78 f.). The short form æft (e.g. DR 160 ift) is probably the result of aft taking on the vowel of its competitor æftiʀ (Grønvik 1981, 217 f.). The form æft is then further reduced to æt (Sö 270 et, Sö 346 and Vg 178 it), contrasting with the more common variant at seen in runic inscriptions and in skaldic and eddic poetry.

			As Ringe (2017, 150–53) points out, unstressed *er > *ar occurs after the rais­ing of *e to *i before unstressed *i. An example found in numerous sources (e.g. Cercignani 1980, 131 note 35; Boutkan 1995, 86 f.; Ringe 2017, 142; Fulk 2018, 91, 240) is the item ‘over, above’, where the first variant dis­plays a locatival extension *-i (see Bugge in NIæR, 12; EWAhd, 1: 66; LiPP, 2: 46 f. note 13, 836 note 8; Bjorvand and Lindeman 2019, 259) that is not present in the second variant.1

			
				
					
					
					
					
					
				
				
					
							
							‘over, above’

						
							
							*e > *i

						
							
							*-er > *-ar

						
							
							Result

						
					

					
							
							PIE *upéri

						
							
							> PGmc *uberi

						
							
							> *ubiri

						
							
							N.A.

						
							
							PGmc *ubiri 

							(cf. OHG ubiri, ON yfir)

						
					

					
							
							PIE *upér

						
							
							> PGmc *uber

						
							
							N.A.

						
							
							> *ubar

						
							
							PGmc *ubar 

							(cf. OHG ubar, OE ofer)

						
					

				
			

			Mutatis mutandis for ‘after’, resulting in PGmc *aftiri and (*after >) *aftar. These forms will be impacted by syncope in different ways. In Riad’s (1992) system, the syllabic/moraic structure of the long form is *af.ti.ri (= µµ.µ.µ), where syncope regularly targets the last syllable (see Riad 1992, 95–97, 108–15, for general discussion), giving *aftir. The short form, on the other hand, would have a syncope-resistant second syllable due to the word-final liquid (*af.tar = µµ.µµ; see Riad 1992, 43–45).

			In my view, this is the most straightforward approach to the historical deve­lop­ment of ‘after’, but there is some variation in the literature. Schulte (2006a, 140 f.), for instance, writes that Tune after comes from PGmc *aftr-, which presumably makes e in after an epenthetic (as op­posed to reduced) vowel. Bjorvand and Lindeman (2019, 259) also see Tune after “med yngre inn­skutt e-vokal” and mention Go. aftra. In other words, these authors believe that positing *aftr- as a starting point makes for a smoother tran­si­tion to Istaby ᴀfatʀ. Antonsen (1975, 84; 2002, 86) also compares ᴀfatʀ to Go. aftra, which he re­con­structs as PIE *op-trā-d, dis­tinct from the proto-forms he men­tions in the context of the Tune form: PGmc *aftera- > Go. aftaro, OHG after, OE æfter and PGmc *afteri > ON eptir (Antonsen 1975, 44). Cercignani (1980, 131 note 34) and Boutkan (1995, 87) basically fol­low Antonsen, with Boutkan considering ᴀfatʀ “a fur­ther reduction” of Tune after (< *afteran). Dunkel (in LiPP, 2: 68, also note 8 on the same page) gives *ap-trō > Go. aftra ‘again, back(wards)’ (adv.) and *áp-ter > Tune after, OHG after, OE æfter (adv./prep.). Once we add the change of unstressed *er > *ar, this is my basic starting point as well.

			An explanation of Istaby ᴀfatʀ should address not only after in the Tune inscription but also uiþʀ wiðʀ on the Ribe cranium from the early 700s (on the Ribe inscrip­tion, see Moltke 1985, 151–53, and Stoklund 1996, among others; most recently Nordström 2021 and Fridell 2024). Ribe uiþʀ is normally interpreted as a preposition ‘against’, with an unety­mological final ʀ (cf. Go. wiþra, ON við(r), OHG widar ‘against’ < PIE *u̯í-trō/e ac­cord­ing to LiPP, 2: 851; see also Schmidt 1962, 283–85, for etymological dis­cus­sion). Larsson (2002, 47 f.) does not settle on a solution but shows a slight preference for a different analysis, namely Grønvik’s (1999, 110 f.) inter­pretation of the sequence as a verb wiðʀ ‘fights against’, where the spelling with ʀ is fully expected. Nordström (2021, 7, 11 f., 15, 17), how­ever, has presented a number of textual parallels which leave little room for doubt that the Ribe inscription contains the equivalent of ON við(r). Given the number of parallels between uiþʀ (c. 725) and ᴀfatʀ (600–650) – the Ribe inscription is only about a century later than Istaby, both show pre­po­sitions with unetymological final ʀ, and both are from the same dialect region, i.e. East Nordic – a unified treatment is desirable.

			After a review of the literature, Larsson (2002, 79) concludes that only two hypotheses are eligible candidates for explaining the unetymological ʀ in ᴀfatʀ (see also Makaev 1996, 100). Both hypotheses are rooted in a phonetic process, and both have objections lodged against them. Below I present these two hypotheses (primarily based on the views of Elmer Anton­sen and Ottar Grønvik, respectively) and their associated issues and problems, at least as far as the Istaby form is concerned. I then present a third, mostly ignored, possibility from Sophus Bugge.

			

			ʀ/r-neutralization

			The first explanation for the final consonant in ᴀfatʀ is that r and ʀ have merged after dental (and/or alveolar) obstruents, a hypothesis I will refer to as ʀ/r-neutralization. This explanation is associated with Elmer An­ton­sen (1975, 17, 84–88, and 2002, 85 f., 305 f.), who refers to apical ob­stru­ents, and it has collected various endorsements in the literature (see also Steblin-Kamenskij 1963, 364 f.; Looijenga 2003, 181; Reichert 2003, 347 f.; Schulte 2006a, 140 f.; 2006b, 407 f.; 2008a, 176; 2010, 170, 180; Damsma and Ver­sloot 2016, 31 f.; and a tentative Fulk 2018, 123). The main problem with the hypothesis is the somewhat shaky quality of the evidence, along with the fact that alleged attestations fit poorly into the broader picture of what the runic record tells us about ʀ/r-neutralization. There is absolutely no doubt that ʀ/r-neutralization was a real process, and that the merger of r and ʀ began first in the environment following certain consonants, spe­cif­i­cally dentals (see Wimmer 1887, 295–99, 332 f.; Noreen 1904, 220; von Frie­sen 1913, 79, 84; Kristensen 1933, 83; Noreen 1923, 192). But the evi­dence points to a gradual process beginning in the Viking Age, and then in West Nordic before East Nordic (see Noreen 1904, 220 f.; DR, Text, sp. 967–71; Brøndum-Nielsen 1957, 74 f.; Steblin-Kamenskij 1963, 362; Krause and Jankuhn 1966, 203; Wessén 1968, 36; Syrett 1994, 224–26; Larsson 2002, 33–35; Haukur Þorgeirsson 2020). Neither the time nor the place seems to fit Istaby.

			Antonsen’s evidence for an especially early date of merger in Blekinge con­sists of a very small handful of controversial forms: Stentoften (KJ 96, DR 357) hideʀ / Björketorp (KJ 97, DR 360) hᴀidʀ and Istaby ᴀfatʀ. In his review of Antonsen (1975), Barnes (1974–77, 456) suggests that “ana­log­ical sound-change” should not be ruled out as a possible explanation for the Istaby form, while also observing that there is etymological uncertainty sur­round­ing the Stentoften and Björketorp forms. Indeed, hideʀ and hᴀidʀ need not reflect *haidr- ‘bright’ (as Antonsen would have it) but might instead continue a related root *haid- also associated with ‘brightness’ (see de Vries 1962, 217; Krause 1971, 71 f., 119; Syrett 1994, 224 note 205; Schulte 1998, 113; 2010, 170, 180; Nielsen 2000, 96; Larsson 2002, 78 note 69; Orel 2003, 150 f.; Nedoma 2009, 812 note 37; Fulk 2018, 125 note 1). As an oft-cited Nielsen (2000, 257 f.) reports, there is little to no evidence of ortho­graphic confusion between the phonemes /r/ and /ʀ/ in the older futhark inscriptions of Scandinavia. Nielsen also mentions uiþʀ in the Ribe in­scrip­tion, using an early version of the younger futhark, but down­plays its significance since there are also etymologically correct uses of ʀ in this inscrip­tion (as Stoklund 1996, 204–06, points out). Skepticism is probably justified around hideʀ and hᴀidʀ, but the identities of ᴀfatʀ and uiþʀ are certain and in need of an explanation. Antonsen’s ʀ/r-neutralization hy­poth­esis is a possible explanation, as long as one is willing to accept spo­radic instances of early ʀ/r-merger after dentals in East Nordic.

			A noteworthy twist on the ʀ/r-neutralization hypothesis is provided by Michael Schulte (see in particular Schulte 2010), who sees the Istaby form as an allegro variant of the preposition, constituting “an early testimony of the phonemic merger of (unstressed) z and r ” (Schulte 2006a, 140 f.). Schulte is guided by Wolfgang Dressler’s research (Dressler 1972; 1975; among other work) on phonological rules as they apply to lento (slow and careful) vs. allegro (faster and more natural/informal) speech. Allegro is actually a cover term for two styles (andante and presto), contrasting with the highly deliberate lento style, with its “deutlichen Pausen ohne Satzsandhi” (Dressler 1972, 15, with definitions). Typically, written texts heavily favor lento forms, while the spoken language will show a variety of allegro forms; over time, rules applying to allegro speech gradually seep into the lento style as well, usually starting with high-frequency func­tion words (Dressler 1975, § 10.3–4). 

			The stylistic dimension plays an important role for Schulte, who argues that “strong indications of oral speech features” are to be found in the Blekinge curses (2006a, 131). Schulte explains that “[c]ross­linguistically, curses display shortenings, elisions and haplologies to a larger extent than other word material and text types” (2008b, 11). He goes on to argue that, when put up against Björketorp runoronu and welᴀdᴀude sᴀʀ, Sten­toften’s runono and welᴀdudsᴀ show haplology and external sandhi effects, respectively (p. 12–15), both of which are features associated with allegro style. Considering that the Ribe inscription (c. 725) is probably a protective charm (see Nordström 2021 for recent discussion) and thus of a similar genre to the Blekinge curses, it would seem that uiþʀ could also easily be considered an allegro form and absorbed by Schulte’s “fono­stilistisk perspektiv” on these issues (2008a, 176). Still, ᴀfatʀ is an awkward fit here, since the Istaby inscription is a simple commemorative text: ‘In memory of Hariwulfʀ. Haþuwulfʀ, son of Heruwulfʀ, wrote these runes’. Thus it is not obvious that the Istaby text fits in with the Blekinge curses or the Ribe charm in terms of genre, which might make Schulte’s analysis less appropriate for ᴀfatʀ. Nevertheless, there are insights here that must be taken seriously. As he puts it, “function words are prone to linguistic change earlier than the class of content words” and reduced or allegro variants of such words often “[foreshadow] innovative developments” (Schulte 2006a, 137 f.). This Dresslerian view of the data does indeed shed some much-needed light on Opedal swestar and Tune after: they are phono­tactically extremely similar, after all, but swestar is a content word and after is a functional element. This is exactly the kind of reasoning that can provide independent motivation for the change *after > after aftər discussed above.

			On a more critical note, consider the nature of the inverse spellings in the Istaby and Ribe forms. If ʀ and r were neutralized after dental con­so­nants at an early stage, one would ideally see evidence in the older in­scrip­tions not only of etymological *r spelled ʀ (as in ᴀfatʀ and uiþʀ) but also etymological *ʀ spelled r after dentals. If the Istaby and Ribe forms anticipate the coming Viking Age merger of ʀ > r, as Schulte would have it, then we would expect forms like *bᴀrutr (instead of Björketorp bᴀrutʀ).2 Such attestations do not seem to be forthcoming in East Nordic until later, in the early 900s (DR 209, DR 230 raknhiltr) or even the late 800s, with kobr (< *kambʀ) on the Elisenhof comb (Moltke 1985, 370). The latter form, it should be noted, displays neutralization after a non-dental consonant. That neutralization had advanced beyond the dental-consonants stage by the late 800s could suggest that the process was more widespread and earlier than previously thought, which would of course lend more plausibility to the ʀ/r-neutralization explanation of the Istaby and Ribe attestations. As usual, more empirical evidence would be help­ful. See further Syrett (1994, 224–26) and Larsson (2002, 28–35, 118 f.) for relevant discussion. 

			Analogical r-palatalization

			The second hypothesis comes from Ottar Grønvik, who proposes that *aftr has had palatal -ʀ analogically introduced on the model of the adverb *aftiʀ < *aftir < *aftiri < *afteri (Grønvik 1981, 217 f.; following Grønvik are Stiles 1984, 35 f. note 6; Syrett 1994, 223–27; Peterson 1996, 241 f.; Bjor­vand and Lindeman 2019, 259 f.; among others; see also a tentative Nedoma 2009, 812 note 37). Grønvik’s explanation makes use of a sound change I will call r-palatalization, which is to say that a palatal (i.e. non-low front) vowel causes assimilation of a following r to ʀ (typically mani­fested as -ir > -iʀ). The phenomenon is widely mentioned in the lit­er­a­ture (see von Friesen 1913, 79; 1916, 31; Brøndum-Nielsen 1957, 75; Kris­ten­sen 1933, 82 f.; DR, Text, sp. 970; Wessén in SRI, 3: lxx, and in e.g. SRI, 7: 74, regarding U 338; Steblin-Kamenskij 1963, 367; Wessén 1968, 38; Thompson 1975, 57; Grønvik 1981, 217 f.; Stiles 1984, 35 f. note 6; Lars­son 2002, 32 f., 83; Schulte 2018, 42). As emphasized by Kristensen (1933, 82 f.), r-palatalization is observed not only in prepositions like æftiʀ, yfiʀ, undiʀ but also in kinship terms in the nominative such as faðiʀ, mōðiʀ, dōttiʀ. While r-stems showing a final ʀ in the nominative might be explained in terms of analogical pressure from noun classes where -ʀ is the historically correct ending (Wimmer 1887, 296 f.), this does not explain the prepositions with final ʀ. This is a solid argument for the existence of r-pala­ta­lization as a phonetic process. See also Grønvik (1984, 68 f., contra Knirk 1984, 32 f.) for a defense of this sound change.

			The earliest attestations involving r-palatalization postdate Istaby: Spar­lösa (Vg 119) faþiʀ, Rök (Ög 136) faþiʀ and miʀ meʀ (< mer < meðr ‘with’), Trygge­vælde (DR 230) sustiʀ, and perhaps Flemløse 1 (DR 192) [aftiʀ] (see Brøn­dum-Nielsen 1957, 75; Kristensen 1933, 83; Syrett 1994, 225; Larsson 2002, 79 f., 161). As Fridell (2022, 34) observes, the Rök inscription displays a linguistic stage in which r-palatalization has taken place (in faþiʀ) but not yet ʀ/r-neutralization (cf. etymologically expected ʀ after dentals in histʀ ‘horse’ and 〈ru〉þʀ ‘reddens’, contra dubious claims of “morfologisk stav­ning” in Ralph 2021, 651).

			Grønvik’s explanation of the Istaby form builds on comparative evi­dence from OHG ubar : ubari/ubiri ‘over’ and bi : bī ‘by’ (see also Brøndum-Niel­sen 1950, 129 f.; Schmidt 1962, 303). He posits an alternating pair in Proto-Nor­dic consisting of weakly stressed prepositional after (> aft/æft), i.e. the Tune form, and stressed adverbial *aftiri (> æftiʀ with regular i-mu­ta­tion), with the locatival extension mentioned above. As he puts it, these two items are “betingede varianter av ett ‘formord’, opprinnelig regel­messig fordelt på hver sin lydlige posisjon (ubetont : betont) og hver sin syn­tak­tiske funk­sjon (pre­po­sisjon : postposisjon, adverb)” (Grønvik 1981, 217 f.). This much is familiar from other, earlier accounts in the lit­er­ature, as dis­cus­sed above. The next step for Grønvik is that the long form under­goes r-pala­tali­zation to become *aftiʀ. The adverb then imposes its final con­so­nant on its prepositional counterpart *aftr, yielding aftʀ. Oddly, Grøn­vik never actually writes out the form *aftr, but it is difficult to imagine what else he could possibly have in mind: “preposisjons­formen af atʀ Istaby, d.e. fo­ne­misk /aftʀ/ med utlydende -ʀ for ventet -r ” (Grøn­vik 1981, 218). Pre­sum­ably his intention is to derive unattested *aftr from after, which he char­ac­ter­izes as “lydlig noe redusert” (p. 218), but he is not explicit as to whether the mechanism of reduction is syncope or poten­tially some­thing else.

			Larsson (2002, 77) accepts the phonetic reality of r-palatalization in Vi­king Age forms with a palatal vowel plus unetymological ʀ, but he raises im­por­tant questions about Grønvik’s account of the Istaby form (p. 78 f.), which relies not only on r-palatalization but also analogy. Indeed, one of Larsson’s chief concerns about Grønvik’s hypothesis is the unfortunate ana­log­ical equation *aftiʀ : *aftr (p. 79). A related issue, as Larsson points out with regard to Rök miʀ, is that it is phonologically rather implausible “att man i en analogisk process skulle byta ut etymologiskt /r/ mot /ʀ/, i synnerhet i ställning efter dental konsonant” (p. 80), which is of course exactly what *aftr → ᴀfatʀ af atʀ would entail. To avoid such problems, one might put r-palatalization before the (first) syncope period:

			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							*aftiri 

						
							
							> 

						
							
							*aftiʀi

						
							
							r-palatalization in the long form

						
					

					
							
							after 

						
							
							→ 

						
							
							*afteʀ

						
							
							analogy in the short form

						
					

				
			

			Then again, if r-palatalization is this early, we may as well skip the ana­log­ical relationship and instead posit r-palatalization in the short/unstressed form (see also von Friesen 1916, 31; Brøndum-Nielsen 1950, 129):

			
				
					
					
				
				
					
							
							after > *afteʀ > aftʀ

						
							
							r-palatalization (due to non-low front vowel e) and syncope

						
					

				
			

			Crucially, ʀ does not protect a preceding unstressed vowel from syncope, as forms like Eggja (KJ 101) manʀ mænnʀ < *manniz and Istaby wulafʀ wulafʀ < *wulfaz demonstrate (see also Steblin-Kamenskij 1963, 365).

			This altered version of Grønvik’s hypothesis would take care of two prob­lems: it assumes standard-procedure syncope of an unstressed short vowel before ʀ, and it does not require the equation *aftiʀ : *aftr, which Lars­son rightly considers to be phonotactically awkward. All of this relies, of course, on the proposition that r-palatalization was an active pho­netic process before the first syncope period and into the Viking Age. Obvi­ously, attestations from Sparlösa and Rök from the early 800s cannot prove that r-palatalization was active in the 600s when the Istaby stone was carved. However, this is not sufficient to reject such a claim out of hand. New runic evidence of r-palatalization could come to light which either predates or is con­tem­po­ra­neous with Istaby (or which dates to the 700s, further filling in the gap between Istaby and Sparlösa/Rök). A more serious issue for the r-palatalization hypothesis is that it does not provide an obvious answer to Ribe uiþʀ, since r-palatalization should be blocked by the consonant intervening between i and ʀ. A form like *uiʀ < *wiðr would have been highly suggestive of r-palatalization (as with Rök miʀ < *meðr, on which see Larsson 2002, 80), but nothing like this is attested.

			Analogy with comparatives

			In addition to Antonsen’s and Grønvik’s explanations, there is a third option that deserves attention. In the first volume of the national corpus edition of older futhark inscriptions in Norway, Sophus Bugge (in NIæR, 12 f., 29, 80) puts forth an analogical explanation for the final consonant in Viking Age æftiʀ:

			I yngre Indskrifter finde vi derimod “efter” meget ofte skrevet med ʀ (ikke r) i Udlyden. Tidligst paa Istaby-Stenen; se foran S. 13. … Efter Vokaler gaar r ikke ved nogen Lydlov over til ʀ. Men denne Overgang skyldes analogisk Indf­lydelse af comparativiske Adverbier paa -ʀ, i hvilket dette ʀ var opstaaet af fælles­ger­mansk -z (saaledes Adverbier paa *-iʀ, *-ōʀ og *maiʀ “mere” og fl.). At disse Ad­verbier kunde faa Indflydelse paa Formen af Ordene for “efter” og “over”, var natur­ligt, da ogsaa disse sidste var comparativiske Ord. (Bugge in NIæR, 29; my bold)

			That ‘after’ is somehow connected to comparatives is rather frequently men­tioned in the literature (e.g. Grønvik 1981, 218; EWAhd, 1: 64–67; Syrett 1994, 226), and some scholars accept Bugge’s take on æftiʀ (e.g. Noreen 1904, 248 note 3). A recent example is Dunkel (in LiPP, 2: 68 note 8), who sees runic forms in -iʀ as ‘contaminated’ by comparative *-iz-, which according to Dunkel is also the reason for front mutation in ON eptir and yfir. See also Dunkel (in LiPP, 2: 837 f. note 24), Nedoma (2009, conti­nuation of note 37 on p. 813), and Schmidt (1962, 189).

			Most aspects of the analogy-with-comparatives approach are not con­vincing, at least when it comes to the later forms. Regarding the Viking Age runic forms in -iʀ, Larsson (2002, 77) and Kristensen (1933, 82 f.) are correct that a phonetic account is superior to an analogical one, as discussed above. The root vowels in ON eptir and yfir, moreover, can be explained as coming from extended locatival forms in *-iri < *-eri. Never­theless, it is both interesting and instructive to explore the full implications of Bugge’s idea about comparative morphology for the older Istaby form.

			

			Consider first the following etymologically related elements in Ger­manic (see LiPP, 2: 68 f.; Schmidt 1962, 257–69; Boutkan 1995, 86):

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							*áp-ter

						
							
							prep./adv. ‘behind, after’

						
							
							OHG after, OE æfter, OS aftar

						
					

					
							
							*áp-ero-

						
							
							prep./adv. ‘after, behind’

						
							
							Go. afar, OE ofer, OHG afar

						
					

				
			

			Note the dual status of these items as both adverbs and prepositions. The suffixes attached to the particle *ap- are contrastive markers (see LiPP, 1: 180 f., 201), and contrastives often developed a comparative function in Indo-European (Brøndum-Nielsen 1962, 116; Fortson 2004, 121 f.), much like Sanskrit apatarám ‘farther off’ and aparám ‘later’ (for more details, see Hell­quist 1948, 174; de Vries 1962, 11; Brøndum-Nielsen 1962, 119–22, 160; Leh­mann 1986, 2 f., 8; EWAhd, 1: 66 f.; Kroonen 2013, 2 f.; Bjorvand and Linde­man 2019, 259 f.). Grønvik (1981, 145 f.) has observed that the shift from Tune after + dative (e.g. woduride) to Istaby/Viking Age aft(ʀ) + accusative (e.g. hᴀriwulafa) most likely reflects what amounts to an over­extension of what was originally a specifically temporal usage. Here Grønvik insightfully invokes the etymologically similar Go. afar (see above), which selects dative in locative contexts but accusative in temporal ones.

			Bugge does not lay out his exact reasoning regarding ᴀfatʀ in NIæR. More precisely he does not specify if he envisions an analogical process oc­cur­ring before or after syncope. In his 1902 treatment of the Flistad in­scrip­tion (Vg 5), however, Bugge clarifies his thinking. In this in­scrip­tion Bug­ge sees a sequence ᴀt͡ʀ, which he interprets as a preposition ‘after’ (Bug­ge 1902, 4). In the process of discussing his views on ᴀt͡ʀ, he men­tions “*aftiʀ, *afteʀ (som synes at have været skrevet paa Tune-Stenen B), hvil­ken Form igjen ved Indflydelse fra Komparativer paa -iʀ er op­staaet af after, som finds paa Tune-Stenen A” (p. 5), along with the obser­vation that in “ᴀtʀ paa Flistad-Stenen, ᴀfatʀ Istaby synes vi altsaa at have den same Synkope af anden Stavelses i foran ʀ som i bᴀrutʀ Björke­torp = oldn. brýtr (af *briutiʀ)” (p. 5). In other words, Tune after changes first to *aftiʀ, and the Istaby form is seen as a syncopated continuation of this form.

			There have been a number of developments in the field since the 1800s and early 1900s, when Bugge was working on these issues. Not sur­pris­ingly, his argumentation regarding the Istaby form is obscured by vari­ous data points which are no longer considered correct or relevant. The Fli­stad inscription, for one, can be interpreted in ways that have nothing to do with a preposition ᴀt͡ʀ. Most notable here is Thuesen (1988, 50–52, 54, 58), who reads the bindrune differently and argues instead for the gen­i­tive form na͡ʀ nāaʀ ‘dead person’. Furthermore, Bugge’s discussion of the rela­tion between the Tune and Istaby elements both here and in earlier work (Bugge 1866–67) is marred by the now-rejected assumption that Tune con­tains two attestations of ‘after’, each one spelled differently: after and [afte]ʀ, where the second form is, to say the least, a highly speculative sup­ple­men­tation. In his earlier work, he suggests the possibility of sep­a­rate car­vers (p. 225 f., 230 f.); this possibility is also mentioned in NIæR, but here he also attempts to analyze after as a stressed (adverbial) form and [afte]ʀ as a primarily proclitic (prepositional) form akin to the Istaby form (Bugge in NIæR, 12 f., 29, 39). See Grønvik (1981, 75 f.) for a critique of Bugge’s claims on this point. A final point of potential confusion concerns Bugge’s reading of …ubaz on the Varnum/Järsberg runestone (Vr 1) as a pre­po­sition ‘over’ with unetymo­logical z/ʀ, which would make it an even ear­lier attes­ta­tion of the kind of spelling seen in Istaby ᴀfatʀ (NIæR, 29, 39). How­ever, a number of other interpretations were available even in Bugge’s time, and as Sven B. F. Jansson writes, “Uppfattningen om run­följden …ubaʀ som ett mansnamn skulle visa sig ha framtiden för sig” (SRI, 14.2: 42).

			In spite of these distractions, Bugge’s views concerning ᴀfatʀ are clear: analogy with comparatives took place before syncope, which is a coherent hypothesis worth taking seriously. Comparative adverbs in Proto-Nordic com­monly ended in *-iʀ < *-iz (cf. Go. fram-is ‘farther’, nēƕ-is ‘nearer’, air-is ‘early’ from Miller 2019, 101), and it is conceivable that this class of items was frequent enough to have exerted pressure on the phonetically and functionally similar suffix in *aftar > aftər (see also Brøndum-Nielsen 1962, 149, and Schmidt 1962, 262, 264, for relevant discussion). The devel­op­ment would go as follows: morphological resegmentation from af-tər to aft-ər, after which there is analogical replacement of -ər by -iʀ, followed by syncope before ʀ, resulting in aftʀ.

			Less attractive for the analogy hypothesis is that it takes for granted that aftər was still, at least partly, a content word in Proto-Nordic. More spe­cifi­cally, it assumes that aftər was synchronically speaking a com­par­ative adverb with the meaning ‘farther behind’ or ‘later in time’ in Proto-Nordic. This is not impossible, yet the only attestations we have from this period are two prepositions (the Tune and Istaby items), and as mentioned above, Tune after already points to a reduced form aftər, which could be an indication that this was not a full content word. There is of course nothing strange about an element with multiple functions, especially not an element that is both an adverb and a preposition. Some elements cited above, such as Go. afar, are inarguably of this sort. It is perfectly possible that the analogy with comparative adverbs occurred at an early stage of Proto-Nordic and that the preposition observed in the Istaby inscription is the result of a couple hundred years of semantic bleaching (and phonetic erosion, i.e. syncope). The problem is a lack of attestations which can be inter­preted as adverbs, but that is not necessarily fatal in this case.

			Although she does not present a fully worked out explanation for the ʀ in uiþʀ, Nordström (2021, 12) does draw a parallel with runic attestations of the pre­po­sitions yfiʀ and undiʀ. She also explicitly mentions comparative gradation, but it is not clear if comparative morphology is meant to play a role in explaining the final ʀ, or if one of the processes discussed above is in­tended as the root cause. If we view uiþʀ as a secondary comparative for­ma­tion (consider also Kabell 1978, 43 note 23), the following development would have to be assumed: 

			
				
					
					
				
				
					
							
							Proto-Germanic *wi-þrō/e

						
							
							old comparative

						
					

					
							
							Proto-Nordic *wiþ-iʀ 

						
							
							remodeled form (with resegmentation to *wiþ-)

						
					

					
							
							> East Nordic wiðʀ 

						
							
							syncope of *i before *ʀ

						
					

				
			

			Whereas the ʀ/r-neutralization hypothesis capitalizes on the fact that both uiþʀ and ᴀfatʀ have a dental obstruent immediately preceding ʀ, the analogy-with-comparatives hypothesis capitalizes on the fact that uiþʀ and ᴀfatʀ are both old comparative formations.

			Taking stock

			Each of the three explanations for Istaby ᴀfatʀ is, in its own way, viable. None can be rejected with certainty. What follows is a summary of the main advantages and disadvantages of each approach.

			For ʀ/r-neutralization, the main issue is the uncertain role of regional variation in the early runic inscriptions. There is, after all, great regularity in the merger of ʀ and r during the Viking Age, with West Nordic clearly lead­ing the charge and East Nordic following (see references above). A small handful of East Nordic elements from Blekinge and Ribe showing the same merger after dental consonants much earlier than expected is hard to reconcile with these facts. Schulte (2008a, 176) clearly states that this must be regional variation on display. More precisely, Schulte (2006a, 140 f.; see also Schulte 2006b; 2008b) believes that these varieties show allegro variants of function words, a phenomenon that should be especially compatible with more ‘oral’ textual genres like curses (as seen in Björke­torp/Stentoften). This is plausible, and an advantage of the idea is that it can be applied to the Ribe form as well, since this inscription is an amulet with a protective charm (Nordström 2021). Istaby, however, is stylistically dissimilar from these inscriptions, potentially making the allegro account less appropriate for ᴀfatʀ. More problematic is the issue of why the allegedly inverse spellings only involve ʀ for *r rather than r for *ʀ. If the Istaby and Ribe forms really do anticipate merger of ʀ with r, as Schulte (2006a; 2006b; 2008a) argues, then we might wonder why the latter sort of inverse spelling is not observed.

			Grønvik’s (1981, 217 f.) r-palatalization account as originally formulated has phonotactic issues as far as its analogical equation between long form and short form (*-tiʀ : *-tr), as noticed by Larsson (2002, 79). This can be fixed by assuming that both r-palatalization and analogy were active before the syncope period. In that case, both after (which is how he tran­scribes the Tune form) and *aftiri would be susceptible to the change. This would make it possible to avoid analogy altogether and posit r-pala­ta­li­zation directly in the short form, with subsequent syncope of the short vowel (*afteʀ > aftʀ). The long form *aftiʀi would also syncopate, to *aftiʀ, resulting in the adverb attested during the Viking Age. There is an empirical issue, however, in that no evidence of r-palatalization exists before the time of Sparlösa and Rök. We must therefore await further em­pir­ical material that could have a bearing on the issue. It should be noted, more­over, that r-palatalization cannot by itself account for the Ribe form, since i and ʀ are not adjacent to each other in uiþʀ. One way out of this might be to assume analogical influence from Istaby af atʀ on *wiðr (→ wiðʀ), but this is basically circular reasoning.

			Bugge’s explanation (in NIæR, 12 f., 29, 80; 1902, 5) is built on analogy with comparative adverbs. The hypothesis invokes the morphological history of ‘after’, specifically that it was originally a comparative adverb, as evidenced by the morpheme PIE *-ter. This also goes for the Ribe form, which is a comparative formation of a different sort, with PIE *-trō/e. The idea is that the *r of these comparative morphemes was influenced by *z/ʀ in comparative adverbs like *lang-iʀ ‘longer’ (ON lengr); this, in turn, allows for straight­forward syncope: *aftiʀ > aftʀ (just as with pre-syncope r-pala­ta­li­zation above). Skepticism is warranted, however, surrounding the semantic link between ‘after’ and these regular comparative adverbs. Even granting that *aftar was both an adverb and a preposition in Proto-Ger­manic, how confident can we be that Tune aftər could still mean some­thing like ‘farther away, more behind’ in Proto-Nordic? Indeed, in the Proto-Nordic material only prepositions are attested (Tune after, Istaby ᴀfatʀ), items which would appear to be semantically bleached. As always, new finds could fill out the empirical picture and provide a more decisive verdict. Some skepticism may also be warranted surrounding the reseg­men­ta­tions implied by Bugge’s hypothesis. While af-tər to aft-ər (→ *aft-iʀ) might be reasonable enough, the Ribe form’s development is more awkward, as the end result *wiþ-iʀ is formally quite removed from *wi-þrō/e. Ideally, one would have additional evidence of morphological inno­vation to support such claims. Interestingly, the Istaby inscription also shows the innovative feminine accusative plural demonstrative þᴀiᴀʀ þæiaʀ, composed of the stem þæi- plus the regular ending -aʀ (see von Grien­berger 1900, 294; von Friesen 1916, 33; Antonsen 1975, 84), instead of regularly expected þāʀ or þǣʀ. This could be taken as general support for a tendency towards morphological remodeling in the language of the Istaby inscription, but obviously not as direct support for remodeling in the preposition per se.

			Reduction and the lexical/functional divide

			The purpose of this paper has been to compare evidence and arguments which have been put forth regarding the form ᴀfatʀ and to highlight the pros and cons of each approach. No approach can be confidently ruled out, but it is notable that ʀ/r-neutralization and analogy with comparatives can readily handle both ᴀfatʀ and uiþʀ, while r-palatalization has a more diffi­cult time with the latter form.

			A final diagnostic we could consider is the development from Istaby af atʀ to Viking Age aft/æft and at/æt (cf. also uft on Sö 198, DR 44, among other in­scrip­tions, alongside Vg 39 ut). Usually the change is seen as smooth and un­broken, with two stages of cluster reduction: ftʀ > ft > t. Grønvik, for in­stance, mentions “videre utlyds­reduksjon” (1981, 217), and other authors make similar assumptions (see Bugge in NIæR, 13; von Friesen 1916, 31; Brøndum-Nielsen 1950, 129). However, suspicions have also been reg­istered in the literature that another analysis is needed. Take the fact that such a reduction is not in accordance with attested final clusters found in e.g. Rök histʀ. Syrett, for one, is skeptical of “a rather ad hoc assimi­lation of *aftʀ to Viking Age aft, ON apt” and considers it “possible that the ob­vious par­al­lel­ism with other pairs like of ~ yfir or for- ~ fyrir may have helped [influence] the matter” (1994, 227). On such pairs see also Bugge (in NIæR, 13) and Wessén (1965, 82–84). Following this line of thinking might lead us to conclude that aft/æft is the result of a clipping process: aftər → aft and æftiʀ → æft. However, there is even more reduction required to get from aft/æft to at/æt (where clipping is hardly appropriate), so the idea is not generalizable. It is best to look elsewhere.

			The Rök stone is especially illuminating here. It is striking that histʀ ‘horse’, fatlaþʀ ‘strapped’, and 〈ru〉þʀ ‘reddens’ are all content words, while aft is not only a function word but one of the most frequent words in the entire runic corpus. As Paul Kiparsky notes, “The more common a word or phrase, the more reduced its pronunciation” (2019, 70) which can lead to “lexicalisation of reduced forms” (p. 71). Kiparsky terms this structured var­i­a­tion and emphasizes that it is both distinct from and “entirely com­patible with the Neogrammarian Hypothesis” of sound change (p. 71). The devel­opment of Tune aftər > Istaby af atʀ > aft/æft > at/æt can be seen as an extended process of phonetic reduction in an extremely high-frequency functional element.3 At each stage in this devel­op­ment, there must have been a predictable alternation between a stressed and an unstressed form (e.g. *aftar ~ aftər), corresponding more or less to place­ment in the sentence and the prosodic properties associated with such posi­tions (cf. Grønvik’s views on after ~ *aftiri). Lexicalization then acts to ‘freeze’ the unstressed form in place, which is to say that the form receives phonological status. The new default form then acts as input to further reduction and lexicalization: *aftar ~ aftər → aftər ~ *aftr → etc.

			Phonetic reduction of function words is, generally speaking, to be expected. In fact, we need to assume something of the sort for our earliest attes­ta­tion, Tune after aftər. It is also needed for the later devel­opment from aft/æft to at/æt. While it is of course possible to mix and match expla­nations, it is simpler and more conceptually attractive to assume that reduction is responsible for the beginning, middle, and end: aftər > af atʀ > aft/æft. Even the Ribe form uiþʀ can be integrated here. Stoklund (1996, 204–06) notes that ʀ and r are, with the exception of the preposition uiþʀ, used etymologically correctly in the Ribe text. This is due not solely to the phonetic environment (interdental plus r) but to the combination of such phonetic properties and, crucially, the item’s status as a function word. Ribe preserves an early stage of reduction in the form of ʀ/r-neu­tral­i­zation; entirely r-less forms are found in later stages (ON viðr ~ við).

			The only explanation that provides a coherent and unified view of these facts is the one offered by Schulte (2006a; 2006b; 2010), whose version of ʀ/r-neutralization puts special emphasis on reduction in function words. The lexical/functional divide makes itself known already in Ope­dal swestar (with regular *-er > *-ar) vs. Tune after (with reduction of the unstressed vowel to schwa). The same divide is seen in the Rök in­scrip­tion’s histʀ (with preservation of *-tʀ) vs. aft (with reduction in the cluster), and Flemløse stotʀ ‘stands’ vs. ᴀft. It is likely that Istaby ᴀfatʀ should be included in this lineup, and that it reflects a phonetically weakened version of *aftr (itself a weakened, in fact syncopated, form of aftər). The exact details surrounding the phonetic values of r and ʀ are of course unknown (although it is likely that *z > ʀ took place in the 500s; Thöny 2017), but for the sake of argument let us imagine that articulatory under­shoot could cause both /r/ and /z̠/ (= /ʀ/) to be realized as an approximant [ɹ]. The first place this merger took place was, by hypothesis, following dental consonants in unstressed words. An unstressed form like [aftɹ], then, could be analyzed either as /aftr/ (with r) or /aftz̠/ (with ʀ), the latter a hyper­correction. For similar reasoning, see Peterson (1983, 217 f.) and Tele­man (2005, 9 f., 16, 27), with some differences in the phonetic details.

			Note that the option of hypercorrecting to ʀ is dependent on /z̠/ still being generally available in the language’s sound inventory, which it cer­tainly was. Regular lexical items like *gæstʀ (cf. KJ 94 tᴀitʀ)4 and *hildʀ existed during the transitional period, providing synchronic justification for an analysis like /aftz̠/, even if it was etymologically incorrect. Even­tually, however, the fricative /z̠/ began to weaken to an approximant (i.e. [z̠] > [ɹ]) even in regular content words. Once again, this occurred first and foremost after dental consonants. At some point, /z̠/ was realized exclusively as [ɹ] in this environment. In the absence of any evidence of sibilant [z̠] in this environment, a word pronounced with a final rhotic like [gæstɹ] would have been more easily analyzed as having an underlying form /gæstr/ (like /austr/ ‘east’ < *-r), yielding forms like raknhiltr on Glaven­drup (DR 209) and Tryggevælde (DR 230). This was the first step in a gradual and structured loss of /ʀ/, which also seems to be generally com­patible with Larsson’s views (2002, 175–80, 188–90).

			Whether or not the phonetic details of my sketch are correct, it is clear from Table 1 that the prepositions in the right column are on a fast track to shorter and shorter forms, while the lexical elements in the left column change at a slower rate. Phonetic reduction in high-frequency function words is the most coherent way of under­standing these patterns, and it would seem that not only Istaby ᴀfatʀ but an entire constellation of prepositions from Tune, Ribe, and Rök are best seen in this light.

			Acknowledgements

			Special thanks to Staffan Fridell, James Knirk, Michael Schulte, Henrik Williams, and two anonymous reviewers for Futhark for their invaluable com­ments, helpful suggestions, and thoughtful words of advice. My grati­tude also goes to Hanna Åkerström for her indefatigable editorial labors.

			Abbreviations

			adv. = adverb

			Go. = Gothic

			N.A. = not applicable

			OE = Old English

			OHG = Old High German

			ON = Old Norse

			OS = Old Saxon

			PGmc = Proto-Germanic

			PIE = Proto-Indo-European

			prep. = preposition

			

			Bibliography

			Antonsen, Elmer H. 1975. A Concise Grammar of the Older Runic Inscriptions. Sprach­strukturen, ser. A: Historische Sprachstrukturen, 3. Tübingen.

			
					2002. Runes and Germanic Linguistics. Trends in Linguistics: Studies and Mono­graphs, 140. Berlin.

			

			Barnes, Michael. 1970–73. “On Wolfgang Krause’s Die Sprache der urnordischen Runen­inschriften (1971).” Saga-Book of the Viking Society 18: 354–74.

			
					1974–77. “On Elmer H. Antonsen’s A Concise Grammar of the Older Runic Inscriptions.” Saga-Book of the Viking Society 19: 447–57.

			

			Bjorvand, Harald, and Fredrik Otto Lindeman. 2019. Våre arveord: Etymologisk ord­bok. 3rd ed. Oslo.

			Boutkan, Dirk. 1995. The Germanic ‘Auslautgesetze’. Leiden Studies in Indo-Euro­pean, 4. Amsterdam.

			Brøndum-Nielsen, Johannes. 1950. Gammeldansk Grammatik i sproghistorisk Frem­stilling, vol. 1: Indledning, Tekstkildernes lydbetegnelse, Vokalisme. 2nd ed. Køben­havn.

			
					1957. Gammeldansk Grammatik i sproghistorisk Fremstilling, vol. 2: Konso­nan­tisme. 2nd ed. København.

					1962. Gammeldansk Grammatik i sproghistorisk Fremstilling, vol. 4: Adjek­tiver, Adverbier, Numeralier. København.

			

			Bugge, Sophus. 1866–67. “Bidrag til Tydning af de ældste Runeindskrifter.” Tid­skrift for Philologi og Pædagogik 7: 211–52, 312–63.

			
					1902. “Flistad-Indskriften.” Arkiv för nordisk filologi 18: 1–16.

			

			Cercignani, Fausto. 1980. “Early ‘Umlaut’ Phenomena in the Germanic Languages.” Language 56.1: 126–36.

			Damsma, Levi, and Arjen Versloot. 2016. “Vowel Epenthesis in Early Germanic Runic Inscriptions.” Futhark: International Journal of Runic Studies 6 (2015, publ. 2016): 21–64.

			Dressler, Wolfgang U. 1972. Allegroregeln rechtfertigen Lentoregeln: Sekundäre Pho­neme des Bretonischen. Innsbrucker Beiträge zur Sprachwissenschaft, 9. Innsbruck.

			
					1975. “Methodisches zu Allegro-Regeln.” In Phonologica 1972: Akten der zweiten Internationalen Phonologie-Tagung, Wien, 5.–8. September 1972, ed. Wolf­gang Dressler and František Václav Mareš, 219–34. München.

			

			DR, Text = Text vol. of Danmarks runeindskrifter.

			Danmarks runeindskrifter. By Lis Jacobsen and Erik Moltke, with Anders Bæksted and Karl Martin Nielsen. 3 vols.: Text; Atlas; Registre. København, 1941–42.

			DR + no. = inscription published in Danmarks runeindskrifter.

			DR EM85;151B = inscription from Ribe, Nørreylland. Published on p. 151 in Moltke 1985.

			EWAhd, 1 = Etymologisches Wörterbuch des Althochdeutschen, vol. 1: -a – bezzisto. By Albert L. Lloyd and Otto Springer. Göttingen, 1988. 

			

			Fortson, Benjamin W. IV. 2004. Indo-European Language and Culture: An Intro­duction. Blackwell Textbooks in Linguistics, 19. Malden, MA.

			Fridell, Staffan. 2022. “Om Rökstenens ortografi.” Arkiv för nordisk filologi 137: 33–36.

			
					2024. “Dvärgarna på Ribekraniet.” Arkiv för nordisk filologi 139: 5–8.

			

			von Friesen, Otto. 1913. Upplands runstenar: En allmänfattlig öfversikt. Uppsala.

			
					1916. Lister- och Listerby-stenarna i Blekinge. Uppsala universitets årsskrift 1916. Uppsala.

			

			Fulk, R. D. 2018. A Comparative Grammar of the Early Germanic Languages. Studies in Germanic Linguistics, 3. Amsterdam.

			von Grienberger, Theodor. 1900. “Neue Beiträge zur Runenlehre.” Zeitschrift für Deutsche Philologie 32: 289–304.

			Grønvik, Ottar. 1981. Runene på Tunesteinen: Alfabet, Språkform, Budskap. Oslo.

			
					1984. “Svar fra doktoranden, Ottar Grønvik (Utarbeidd på grunnlag av de skrift­lige opposisjonen).” Maal og Minne 1984: 49–71.

					1987. Från Ågedal til Setre: Sentrale runeinnskrifter fra det 6. århundre. Oslo.

					1999. “Runeinnskriften fra Ribe.” Arkiv för nordisk filologi 114: 103–27.

			

			Haugen, Einar. 1976. The Scandinavian Languages: An Introduction to Their History. Cambridge, MA.

			
					1982. Scandinavian Language Structures: A Comparative Historical Survey. The Nordic Series, 10. Minneapolis.

			

			Haukur Þorgeirsson. 2020. “Runic and Skaldic Evidence of Palatal r in West Norse.” Futhark: International Journal of Runic Studies 9–10 (2018–19, publ. 2020): 159–77.

			Hellquist, Elof. 1948. Svensk etymologisk ordbok. 3rd ed. 2 vols. Lund.

			Heusler, Andreas. 1964. Altisländisches Elementarbuch. 6th ed. Germanische Biblio­thek, ser. 1. Heidelberg.

			Jóhannesson, Alexander. 1923. Grammatik der urnordischen Runeninschriften. Germa­nische Bibliothek, 1: Sammlung germanischer Elementar- und Hand­bücher, ser. 1: Grammatiken, 11. Heidelberg.

			Johnsen, Ingrid Sanness. 1968. Stuttruner i vikingtidens innskrifter. Oslo.

			Kabell, Aage. 1978. “Die Inschrift auf dem Schädelfragment aus Ribe.” Arkiv för nordisk filologi 93: 38–47.

			Kiparsky, Paul. Manuscript 2006. “Syncope, Umlaut, and Prosodic Structure in Early Germanic.” Stanford University. Available online at: https://web.stanford.edu/~kiparsky/Papers/weakpreterite.2006b.pdf 

			
					2019 [2014]. “New Perspectives in Historical Linguistics.” In The Routledge Hand­book of Historical Linguistics, ed. Claire Bowern and Bethwyn Evans, 64–102. London.

			

			KJ + no. = inscription published in Krause and Jankuhn 1966.

			Knirk, James E. 1984. “Ottar Grønvik: Runene på Tunesteinen: Alfabet, Språk­form, Bud­skap. (1981) Doktordisputas ved Universitetet i Oslo 9. april 1983. Oppo­nent ex auditorio.” Maal og Minne 1984: 28–37. 

			

			Krause, Wolfgang, with contributions by Herbert Jankuhn. 1966. Die Runen­inschriften im älteren Futhark. 2 vols. Abhandlungen der Akademie der Wissen­schaften in Göttingen, Philol.-hist. Klasse, 3rd ser., 65. Göttingen.

			Krause, Wolfgang. 1971. Die Sprache der urnordischen Runeninschriften. Ger­ma­nische Bibliothek 3rd ser.: Untersuchungen und Einzeldarstellungen. Heidel­berg.

			Kristensen, Marius. 1933. Folkemål og sproghistorie. Universitets-jubilæets danske sam­funds skriftserie, 300. København.

			Kroonen, Guus. 2013. Etymological Dictionary of Proto-Germanic. Leiden Indo-Euro­pean Etymological Dictionary Series, 11. Leiden.

			Larsson, Patrik. 2002. Yrrunan: Användning och ljudvärde i nordiska runinskrifter. Run­rön, 17. Uppsala.

			Lehmann, Winfred P. 1986. A Gothic Etymological Dictionary. Based on the third edition of Vergleichendes Wörterbuch der Gotischen Sprache by Sigmund Feist, with bibliography prepared under the direction of Helen-Jo J. Hewitt. Leiden.

			LiPP = Lexikon der indogermanischen Partikeln und Pronominalstämme. By George E. Dunkel. 2 vols. Indogermanische Bibliothek, ser. 2. Heidelberg, 2014.

			Looijenga, Tineke. 2003. Text and Contexts of the Oldest Runic Inscriptions. Leiden.

			Makaev, Ènver A. 1996 [1965]. The Language of the Oldest Runic Inscriptions: A Linguistic and Historical-Philological Analysis. Translated from the Russian by John Meredig in consultation with Elmer H. Antonsen. Kungl. Vitterhets-, historie- och antikvitetsakademiens handlingar: Filologisk-filosofiska serien, 21. Stockholm.

			Miller, D. Gary. 2019. The Oxford Gothic Grammar. Oxford Linguistics. Oxford.

			Moltke, Erik. 1985. Runes and Their Origin: Denmark and Elsewhere. Copenhagen.

			Nedoma, Robert. 2009. “Text und Bild, Bild und Text: Urnordisch undz auf den Gold­brakteaten von Killerup-B und Gudme II-B.” In Analecta Septentrionalia: Bei­träge zur nordgermanischen Kultur- und Literaturgeschichte, ed. Wilhelm Heiz­mann, Klaus Böldl, and Heinrich Beck, 803–33. Reallexikon der Ger­ma­nischen Altertumskunde, Ergänzungsbände, 65. Berlin and New York.

			Nielsen, Hans Frede. 2000. The Early Runic Language of Scandinavia: Studies in Germanic Dialect Geography. Indogermanische Bibliothek, ser. 1. Heidelberg.

			NIæR = Norges Indskrifter med de ældre Runer. By Sophus Bugge. Vol. 1. Christiania, 1891–1903.

			Nordström, Jackie. 2021. “Dvärgen på Ribekraniet.” Arkiv för nordisk filologi 136: 5–24.

			Noreen, Adolf. 1904. Altschwedische Grammatik mit Einschluss des Altgutnischen. Sammlung kurzer Grammatiken germanischer Dialekte, 8: Altnordische Grammatik, 2. Halle.

			
					1923. Altisländische und altnorwegische Grammatik (Laut- und Flexionslehre) unter Berück­sichtigung des Urnordischen. 4th ed. Sammlung kurzer Gram­ma­tiken germanischer Dialekte, 4: Altnordische Grammatik, 1. Halle. 

			

			Nä + no. = inscription published in Närkes runinskrifter, i.e. SRI, 14.1.

			Orel, Vladimir. 2003. A Handbook of Germanic Etymology. Leiden.

			

			Peterson, Lena. 1983. “Om s.k. palatalt r i fornsvenskan.” Arkiv för nordisk filologi 98: 202–20.

			
					1996. “Aft/æft, at och æftiʀ på de nordiska runstenarna: regional variation eller vad?” In Mål i sikte: Studier i dialektologi tillägnade Lennart Elmevik, ed. Maj Reinhammar, Gerd Eklund, Lena Peterson, Mats Thelander, and Claes Åne­man, 239–52. Uppsala.

			

			Ralph, Bo. 2021. Fadern, sonen och världsalltet: En nytolkning av runinskriften på Rök­stenen. Meijerbergs arkiv för svensk ordforskning, 45:1. Göteborg.

			Reichert, Hermann. 2003. “Vier Miszellen zum Urgermanischen und ‘Alt­runischen’.” Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 132.3: 335–56.

			Riad, Tomas. 1992. “Structures in Germanic Prosody: A Diachronic Study with Special Reference to the Nordic Languages.” Doctoral dissertation, Stockholm University.

			Ringe, Don. 2017. From Proto-Indo-European to Proto-Germanic, vol. 1. 2nd ed. A Linguistic History of English. Oxford.

			Runge, Richard M. 1973. “The Phonetic Realization of Proto-Germanic /r/.” Zeit­schrift für vergleichende Sprachforschung 87.2: 228–47.

			Schmidt, Gernot. 1962. “Studien zum germanischen Adverb.” Doctoral dissertation, Freie Universität Berlin.

			Schulte, Michael. 1998. Grundfragen der Umlautphonemisierung: Eine strukturelle Analyse des nordgermanischen i/j-Umlauts unter Berücksichtigung der älte­ren Runen­inschriften. Reallexikon der germanischen Altertumskunde, Ergän­zungs­bände, 17. Berlin.

			
					2006a. “Oral Traces in Runic Epigraphy: Evidence from Older and Younger In­scrip­tions.” Journal of Germanic Linguistics 18: 117–51.  

					2006b. “Ein kritischer Kommentar zum Erkenntnisstand der Blekinger Inschriften.” Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 135.4: 399–412.

					2008a. “Om å skrive språkhistorie ‘nedenfra’: Tanker om en ny norsk språk­historie for tiden 700–1050.” Maal og Minne 2: 167–88.

					2008b. “Stylistic Variation in Runic Inscriptions? A Test Case and Prelimi­nary Assessment.” Arkiv för nordisk filologi 123: 5–22.

					2010. “Der Problemkreis der Übergangsinschriften im Lichte neuerer Forschungs­beiträge.” In Zentrale Probleme bei der Erforschung der älteren Runen: Akten einer internationalen Tagung an der Norwegischen Akademie der Wissen­schaft, ed. John Ole Askedal, Harald Bjorvand, James E. Knirk, and Otto Erlend Nord­green, 163–89. Osloer Beiträge zur Germanistik, 41. Frankfurt am Main.

					2018. Urnordisch: Eine Einführung. Wiener Studien zur Skandinavistik, 26. Wien.

			

			SRI = Sveriges runinskrifter. Various authors. Published by Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vols. to date. Stockholm, 1900–.

			SRI, 2 = Östergötlands runinskrifter, by Erik Brate (1911–18).

			SRI, 3 = Södermanlands runinskrifter, by Erik Brate and Elias Wessén (1924–36).

			

			SRI, 5 = Västergötlands runinskrifter, by Hugo Jungner and Elisabeth Svärd­ström (1940–70).

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, by Elias Wessén and Sven B. F. Jansson (1940–58).

			SRI, 14.1 = Närkes runinskrifter, by Sven B. F. Jansson (1975).

			SRI, 14.2 = Värmlands runinskrifter, by Sven B. F. Jansson (1978).

			Steblin-Kamenskij, M. I. 1963. “The Scandinavian Rhotacism and Laws Governing the Change of Distinctive Features.” Philologica Pragensia 6.45/4: 362–67.

			Stiles, Patrick V. 1984. “On the Interpretation of Older Runic swestar on the Ope­dal Stone.” NOWELE: North-Western European Language Evolution 3: 3–48.

			
					1988. “The Gothic Nominative Singular brōþar ‘brother’ and the Reflexes of Indo-European Long Vowels in the Final Syllables of Germanic Polysyllables.” Trans­actions of the Philological Society 86: 115–43.

			

			Stoklund, Marie. 1996. “The Ribe Cranium Inscription and the Scandinavian Tran­si­tion to the Younger Reduced Futhark.” Amsterdamer Beiträge zur älteren Ger­ma­nistik 45: 199–209.

			Syrett, Martin. 1994 [reprinted 2012]. The Unaccented Vowels of Proto-Norse. NOWELE: North- Western European Language Evolution, Supplement, 11. Amster­dam.

			Sö + no. = inscription published in Södermanlands runinskrifter, i.e. SRI, 3.

			Teleman, Ulf. 2005. Om r-fonemets historia i svenskan. Nordlund, 25. Lund.

			Thompson, Claiborne W. 1975. Studies in Upplandic Runography. Austin.

			Thuesen, Karen. 1988. “Den urnordiske runeindskrift fra Flistad.” Arkiv för nordisk filologi 103: 48–63.

			Thöny, Luzius. 2017. “The Chronology of Final Devoicing and the Change of *z to ʀ in Proto-Norse.” Futhark: International Journal of Runic Studies 7 (2016, publ. 2017): 47–62.

			U + no. = inscription published in Upplands runinskrifter, i.e. SRI, 6–9.

			Vg + no. = inscription published in Västergötlands runinskrifter, i.e. SRI, 5.

			Vr + no. = inscription published in Värmlands runinskrifter, i.e. SRI, 14.2.

			de Vries, Jan. 1962. Altnordisches etymologisches Wörterbuch. 2nd ed. Leiden.

			Wessén, Elias. 1965. Svensk språkhistoria, vol. 3: Grundlinjer till en historisk syntax. 2nd ed. Stockholm.

			
					1968. Svensk språkhistoria, vol. 1: Ljudlära och ordböjningslära. 8th ed. Stock­holm.

			

			Williams, Henrik. 2010. “Read What’s There: Interpreting Runestone Inscriptions.” Futhark: International Journal of Runic Studies 1: 27–39.

			Wimmer, Ludvig F. A. 1887. Die Runenschrift, vom Verfasser umgearbeite und vermehrte Ausgabe, mit 3 Tafeln und Abbildungen im Texte. Translated from the Danish by Ferdinand Holthausen. Berlin.

			Zipf, George Kingsley. 1936 [2002 reprint]. The Psycho-Biology of Language: An Intro­duction to Dynamic Philology. London.

			Ög + no. = inscription published in Östergötlands runinskrifter, i.e. SRI, 2.

			

			
				
						1 Fulk (2018, 80, 88, 95 note 3) repeatedly mentions ON undir, without i-umlaut, as deriving from *under rather than *underi, thereby possibly showing *-er > ON -ir. But undir ‘under’ is better explained as analogically influenced by its semantic partner yfir ‘over’ (Boutkan 1995, 87, and LiPP, 2: 47 note 16, both citing Schmidt 1962, 303).


						2 Antonsen (2002, 89 f., 305 f.) shields himself from such criticism by arguing that ʀ was actually an apical trill and r a uvular trill at this time, which might make ʀ after apical con­sonants an expected result. Thus, for Antonsen, uvular r after apicals was neutralized in the direction of apical ʀ. Antonsen’s ideas on this topic, while certainly not unheard of (see e.g. Runge 1973; Teleman 2005; Nedoma 2009, 812), do not represent a consensus view. Damsma and Versloot (2016, 31), for instance, report that r patterns with (decidedly non-uvular) l as far as epenthesis goes, perhaps making a uvular articulation for r rather un­likely. At any rate, Larsson (2002, 30–32, with references) presents evidence that ʀ was a palatal fricative/sibilant and r a trill or approximant, which is widely assumed (see e.g. Haugen 1976, 155; 1982, 57, 59).


						3 As Michael Schulte (pers. comm.) reminds me, there is a direct connection here to George Kingsley Zipf’s Law of Abbreviation, whereby “the length of a word tends to bear an inverse relationship to its relative frequency” (Zipf 1936, 38).


						4 See Teleman (2005, 16 f., 65) on the issue of word-final /z̠/ directly after a voiceless con­sonant, which raises the question of why it did not fall together with /s/. Despite probable devoicing to (something like) [s̠], the link to underlying /z̠/ must have stayed intact.


				

			
		

		
			Table

		

		
			
					Reduction in lexical vs. functional items over time

			

		

		
			
				
					
					
					
				
				
					
							
							
							Lexical

						
							
							Functional

						
					

				
				
					
							
							400–600

						
							
							-ar (cf. Opedal swestar)

						
							
							-ar > -ər (cf. Tune after)

						
					

					
							
							600–800

						
							
							-[dental]r (presumably possible)

							-[dental]z̠ (cf. Tveito tᴀitʀ)

						
							
							aftər > *aftr > aftɹ (cf. Istaby ᴀfatʀ)

							wiðr > wiðɹ (cf. Ribe uiþʀ)

						
					

					
							
							800s

						
							
							-[dental]r (presumably possible)

							-[dental]z̠ (cf. Rök histʀ, 〈ru〉þʀ, fatlaþʀ; Flemløse stotʀ)

						
							
							aftɹ > aft (cf. Rök aft, Sparlösa aft, Flemløse ᴀft)

						
					

					
							
							900s

						
							
							-[dental]z̠ > [dental]ɹ (=> /r/)

							(cf. Glavendrup/Trygge­vælde raknhiltr)

						
							
							aft (cf. Glavendrup aft)

						
					

					
							
							1000s

						
							
							-[dental]z̠ > [dental]ɹ (=> /r/) 

							(various attestations)

						
							
							aft > at (various attestations)

						
					

					
							
							
							
					

				
			

		

	
		

		
			S. Beth Newman Ooi, Kerstin Majewski, and Lilla Kopár. Eþelþryþ Who? The Enigmatic Old English Dry-point Runes in the St Petersburg Insular Gospels 

		

		
			Ooi, S. Beth Newman, Kerstin Majewski, and Lilla Kopár. 
“Eþelþryþ Who? The Enigmatic Old English Dry-point Runes in the St Petersburg Insular Gospels.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 69–94.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1088

		

		
			Eþelþryþ Who? The Enigmatic 
Old English Dry-point Runes in the
St Petersburg Insular Gospels

			S. Beth Newman Ooi (The Catholic University of America), 
Kerstin Majewski (Ruhr University Bochum), 
and Lilla Kopár (The Catholic University of America)

			Abstract

			This article offers the first extensive discussion and a new interpretation of the dry-point sequence incised in Old English runes on fol. 213r of St Peters­burg, Na­tional Library of Russia, MS Lat. F.v.I.8, commonly known as the St Peters­burg Insular Gospels. The dry-point runes most likely spell the Old English fe­male name Eþelþryþ. However, the central character of the se­quence, which is unparalleled in the Old English runic corpus, offers mul­tiple possi­bil­ities for inter­pretation. By placing the dry-point runes into the im­me­diate con­text of the manuscript page as well as into broader historical and runo­logical per­spec­tives, this article argues that the dry-point inscription em­ploys visual play and functions either as a corrector’s signature or as an en­crypted com­men­tary on the surrounding Latin Gospel of St John, prompting readers to re­member and medi­tate on the virtues of Saint Æthelthryth, the seventh-century abbess of Ely.

			Keywords: Old English runica manuscripta, futhorc, dry-point runes, bind-runes, Saint Æthelthryth, Bede, colophon, scribal signature, scribal comment

			Introduction

			The St Petersburg Insular Gospels (MS Lat. F.v.I.8 in the National Library of Russia, St Petersburg, formerly Leningrad, from the col­lec­tion of P. P. Dubrovsky) were likely produced in eighth-century North­umbria (Kilpiö and Kahlas-Tarkka 2001, 41–44; Houghton 2010). The manuscript contains the four gospel texts written in Insular half-uncial script (Bleskina 2012). The textual form of the gospels has been shown to rely largely on the Old Latin tradition, with some alterations from the Vulgate (Houghton 2010).1 Although the Latin text contained in the manu­script has been studied from both textual and paleographic per­spec­tives, an intriguing runic dry-point inscription that appears on fol. 213r has received little attention.

			Between two columns of inked Latin text, a sequence of seven Old English runes is scratched in faint dry-point (Fig. 1 and Fig. 2). The runic dry-point can be transliterated as follows:

			
				
					
					
					
					
					
					
					
					
					
				
				
					
							
							
							
							
							
							+

						
							
							
							
							
					

					
							
							+

						
							
							e

						
							
							þ

						
							
							e͡l

						
							
							[eþelþ]

						
							
							r

						
							
							y

						
							
							þ

						
							
							+

						
					

					
							
							
							
							
							+

						
							
							
							
							
							
					

					
							
							
							1

						
							
							2

						
							
							3

						
							
							4

						
							
							5

						
							
							6

						
							
							7

						
							
					

				
			

			The sequence of seven runes2 begins and ends with the sign of the cross +. Above the fourth character, placed in exactly the middle of the sequence, is another cross-sign. Further, a larger cross is underneath character no. 3. Except for the central character,3 the values of all runes can be deter­mined without difficulty. Five of the runes (nos. 1, 2, 5, 6, 7) are single runic characters; the third rune is a bind-rune (combining e + l); and, most interestingly, the fourth character is an unparalleled graphic sign. As Khlevov (2001) notes, this character “has no analogies among cur­rently available sources but in this context can be identified as rune þ (‘thorn’) because this is only how the second part of the inscription – þryþ – acquires a meaning”, producing the common Old English female per­sonal name Eþelþryþ.

			In this paper, we propose an additional interpretation of the central character, namely as a complex bind-rune of decorative symmetrical design that plays with both form and content. Consequently, the runic dry-point can be interpreted not only as an Old English female name but also as a two-word phrase composed of the name and a modifier: eþele Eþel­þryþ ‘noble/holy Eþelþryþ’.4 We thus offer two possible inter­pre­ta­tions. Perhaps the most straightforward understanding is that the name is the signature of a female scribe, corrector, or manuscript user called Eþel­þryþ. Alternatively, the name might (also) refer to the well-known epon­y­mous Anglo-Saxon saint, offering a commentary on the nearby text of the end of the Gospel of John.

			Literature review

			The runes on fol. 213r of St Petersburg, NLR MS Lat. F.v.I.8, have mostly been passed over in scholarship; they received little attention in the catalogue entries and articles about the manuscript (Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine 1991; Kilpiö and Kahlas-Tarkka 2001; Bleskina 2012). In their cata­logue of the 2001 exhibition of early English manuscripts in Helsinki and St Petersburg, editors Kilpiö and Kahlas-Tarkka assign a late eighth-century date to the manuscript and list the “runic inscription scratched with a stylus” (2001, 43) under marginalia, but they do not elab­o­rate any further on the inscription. Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine, the edi­tors of the St Petersburg library catalogue, do not mention the runes at all (1991, 58–61).

			The runic dry-point has equally eluded critical attention from runol­o­gists. It does not feature in Derolez’s landmark edition of English manu­script runes (recorded until 1954, the year of its publication), and the two book-length studies of English runica manuscripta since Derolez by Symons (2016) and Birkett (2017) focus (almost) exclusively on runes in the Exeter Book (Exeter Cathedral Library MS 3501) and do not mention those in St Peters­burg, NLR MS Lat. F.v.I.8. In his monograph on Old English dry-point glosses, Studer-Joho briefly mentions the runes in MS Lat. F.v.I.8 (2017, 39), but he does not include them in his Catalogue of Manuscripts Known to Contain Old English Dry-Point Glosses, because, according to his definition, they “do not qualify as glosses” as they in fact spell out a per­sonal name (p. 38). Page (1999, 198) in his seminal Introduction to Eng­lish Runes dedicates only one sentence to the inscription: he reads it as a com­bi­nation of two names, Eþelstan and Eþeldryþ. In his reading, char­ac­ter no. 4 is a bind of st and d. Birkett (2022, 223), following Page’s reading, cate­gorizes the inscription as a “maker’s or artificer’s name”.

			

			The only detailed scholarly treatment of the runes in question can be found in an article accompanying the CD-ROM edition of the manuscript (Elagina et al. 2001). There, Khlevov (2001) presents a description of the runic sequence which, including the cross-signs, measures 28 × 20 mm; the runes alone measure 22 × 7‒8 mm. The first four characters “are safely read as eþel – a fairly common component of personal names in the Anglo-Saxon world”; runes in positions 5 to 7 “are safely read as ryþ”. As explained above, Khlevov reads the entire runic sequence as Eþelþryþ, “an Old English personal (presumably female) name fairly common at the time [from] when the codex dates”. Beyond this observation, the author neither discusses the placement of the sequence in its immediate context on the manuscript page nor attempts to place the name within a broader cultural or literary context.

			The inscription and its context

			Provenance

			The manuscript Lat. F.v.I.8 is currently held at the National Library of Russia in St Petersburg. There is general agreement that it was written in the late eighth century, and the majority of scholars who have studied the manuscript place its production in Northumbria (Kilpiö and Kahlas-Tarkka 2001, 43).5 From records and from his signature in the manuscript, we know that the manuscript was ultimately donated to the National Library of Russia in 1805 by the diplomat, manuscript collector, and library curator Peter Dubrovsky. How the manuscript came to be on the Continent is unknown, but it is possible that it was for some time at Corbie Abbey: much of the abbey’s book collection was moved to St Maur de Fosses in 1638 (Logutova 2001, 97 f.), and the manuscript is known to have been at St Maur at the latest by 1716, when it was moved from there to St Germain des Prés, where Dubrovsky purchased it in 1792 (Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine 1991, 60; Houghton 2010, 115).6 It is possible, therefore, although not certain, that the manuscript was on the Continent much earlier than the eighteenth century. As Birkett points out, “a large proportion of the surviving runica manuscripta arise from amongst [a Continental] diaspora” of “Anglo-Saxon missionary activity in the eighth and ninth centuries” (2022, 215). Folio 213r may therefore have acquired its dry-point runes in England or on the Continent, and given the evidence of runes used on the Continent in scribal signatures (dis­cussed below), the latter appears more likely. 

			The dry-point runes

			In terms of transcription and transliteration, the dry-point runes pose no major challenge except for character no. 4. The sound values of all the runes can be determined without difficulty. There are, however, some graphe­matic peculiarities:

			First, character no. 3 is a bind-rune. According to MacLeod’s typo­log­ical classification of bind-runes (2002, 17), this represents a bind-rune of the “unambiguous unilateral” type, combining ᛖ e and ᛚ l. The reason for binding these runes may have been a desire for symmetry in the in­scrip­tion. If the first three runes, transliterated as eþe͡l, count as three char­ac­ters (the bind-rune counting as one), the number 3 is repeated in the final three runes, transliterated as ryþ. The number 3 recurs again in the three cross-signs that frame the inscription and mark its midpoint (character no. 4), as illustrated in Figure 2 above. To keep this numerical symmetry, ᛖ e and ᛚ l had to be combined. Khlevov (2001) has made a similar argument, sug­gest­ing that the bind of what he counts as runes 3–4 intentionally brings the total number of characters to seven, with 7 having a “sacral-numeric implication”.

			Second, character no. 6, ô y, has x-shaped twigs between its two main­staves.7 It is possible that this shape could represent a cross and emphasize the holiness of the inscribed message, adding a fourth cross-sign to the in­scrip­tion. However, the twigs are more likely to be explained as an allo­graph of the Old English y-rune.

			Third, the form of character no. 4 is unparalleled in the Old English runic corpus, allowing various possibilities for interpretation. The female name Eþeldryþ or Eþelþryþ is a likely solution, and character no. 4 should then be read as a (highly peculiar and ornamental form of a) single rune. It could either be ᛞ d (John Hines, pers. comm., July 3, 2025), giving the name Eþel­dryþ, or ê þ, producing the name Eþelþryþ (Khlevov 2001). Further, the char­ac­ter might instead be a mirrored bind-rune of ᛈ p and ê þ (Gaby Waxen­berger, pers. comm., July 14, 2025). Page (1999, 198) sug­gests that char­ac­ter no. 4 stands for a bind of Î st and ᛞ d. He pro­poses reading a combination of two names, Eþelstan and Eþeldryþ (1999, 198), which, how­ever, seems unlikely: the final two characters -an of the first name are hard to identify in the inscription, and the reading sequence is un­clear. Lastly, Khlevov (2001) believes that the central bind-rune re­pre­sents “not just a ligature but rather a pictogram representing the short form of the owner’s name as a combination of most of the runes for this name”, a “proprietary emblem” that the named person might also have used in other circumstances. The problem with this interpretation, how­ever, is that character no. 4 does not contain all of the runes of the name Eþelþryþ.8

			To judge solely from its form, the individual runic characters that could theoretically have been combined into this peculiar character are the follow­ing: ᛖ e, ê þ, ᛈ p, Î st, ᚷ g, ᛞ d, and ᛚ l. However, the combination of these presents no obvious reading. We argue that the bind-rune re­pre­sents not only a thorn but also a repetition of the first name element eþel-. In this reading, character no. 4 combines several different types of bind-runes of MacLeod’s classification (2002, 17) in a particular order: initially, there is ᛖ e + ê þ, a unilateral bind; then an upside-down ᛖ e + an upside-down ᛚ l, which is a “reversed invisible fully-contained” bind; and lastly, a ê þ added to the left-hand stave of ᛖ e, which is a “reverse-read unilateral” bind. This complex bind-rune can be read either clock­wise, starting from the left stave, or counterclockwise, starting from the right. Eþelþ-, together with the subsequent three (individual) runic char­ac­ters -ryþ, spells out the full name: Eþelþryþ (see Fig. 3).

			The entire sequence should then be interpreted as the noun phrase eþele Eþelþryþ ‘noble/holy Eþelþryþ’. In this case, the reading of the complex bind-rune would start with an e (right side up) as the adjectival ending -e, fol­lowed clockwise by a second e (upside down) as the initial vowel of the name. This way, the bind-rune would end with a left-facing þ, the initial con­sonant of the second name-element. The entire dry-point inscription would then read eþe͡l[eeþelþ]ryþ. 

			As Okasha has noted, Æþel-9 was a

			common first name-element in female names [...]. If meaning had been a factor in the choice of a personal name, this might have suggested that the parents were, or would like to have been, of high status. Alternatively, the relatively large number of Æþel- names might reflect the fact that most of the recorded female names under discussion were in fact held by elite women of high social standing (Okasha 2011, 115).

			The initial e- in the name stands out as a dialectal variant of the more typical spel­ling, Æþelþryþ. Judging from attested Roman alphabet spellings, the first name-element Eþel- would be considered a later Kentish or Mercian spel­ling.10 However, several ninth-century runic epigraphic examples from the north of England attest to the Eþel- spelling in the Anglian dialectal re­gion.11 Admittedly, character no. 4 could spell the adjective æþele with ini­tial æ-. The sequence ‘noble/holy Eþelþryþ’ ultimately lends itself to sev­er­al spelling possibilities, so that it is impossible to assign a specific dia­lectal re­gion to it. However, if we were to establish a tentative spelling of the ad­jec­tive æþele, it would most likely mirror the name-element’s spel­ling with initial e-: eþele.

			Lastly, in addition to ê þ (spelling the name: eþe͡l þ ryþ) or spelling the name with an adjectival premodifier (eþe͡l[e eþelþ]ryþ), character no. 4 could also function as an independent cryptogram representing eþele (adj.) ‘noble/holy’. The different possible reading directions of the crypto­gram allow for a multiplication of runic eþel(e) which could have been intended as a semantic intensifier. It should be noted that bind-runes in the Old Eng­lish runic corpus usually consist of two adjacent runes that share one main­stave; triple bind-runes are extremely rare,12 and even more com­plex bind-runes would be unparalleled. We interpret character no. 4 as a complex visual sign that incorporates multiple bind-runes. This kind of visual play with letter forms is not alien to either Insular or Conti­nental aes­thetics, in particular in the context of gospel books with their dec­o­ra­tive inci­pit pages. After all, a bind-rune is a graphic feature with a strong visual and aesthetic component, rather than a conventional lin­guis­tic sign, so it func­tions on multiple levels beyond simply conveying a word or name.

			The runic dry-point sequence in its entirety might therefore mean ‘noble/holy Eþelþryþ’ (in Old English: eþele Eþelþryþ), intentionally and play­fully stressing the excellent moral quality of the female who is named in the inscription.

			

			The text and its immediate visual context

			The main inked text on fol. 213r (Fig. 4) comprises the conclusion of the Gospel of John, from a few words into 21:18 through to the gospel’s end. The Latin text is arranged in two orderly columns and written in Insular half-uncial script as mentioned in the “Introduction” above. The beginning of each verse and/or sentence is marked with a small, decorated initial that is surrounded by ornamental dots and colored red, green or yellow. The top of the page identifies the gospel with the abbreviated name Iohan in red ink. Below the shorter, right-hand column of text, following the con­clusion of the gospel, is another brief inked text in a later hand: Ex Museo Petri Dubrowsky, ‘from the collection of Peter Dubrovsky’. This signature also appears on several other folios in the manuscript (see the discussion above regarding the manuscript’s provenance). Here, Dubrovsky’s sig­na­ture is written on top of what appears to be a Roman alphabet text in a mi­nus­cule script, written in a lighter ink. This under-text is very difficult to make out. Both Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine (1991, 60) and Kil­piö and Kahlas-Tarkka (2001, 43) read it as Jascu … ta in Dei. Below this is another line of minuscule Roman alphabet writing, also in light ink. The first letters of this second, lower line are enclosed in a box and read tunedei, perhaps to be understood as the question tune dei, ‘Are you of God?’ Following these boxed letters is another group of letters, probably a name that begins with Fride-, perhaps followed by three further letters which Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine (1991, 60) and Kilpiö and Kahlas-Tarkka (2001, 43) read as ger. If this last word is a name, Frideger, it may be the signature of a user of the manuscript. Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine (1991) offer no date for these texts in lighter ink; Kilpiö and Kahlas-Tarkka date them to the eleventh century (2001, 43). The high number of secondary (micro)texts added to fol. 213r suggests that this final page of the gospel text is a highly interactive page that inspired many users to assert their presence and mark their interactions (of various kinds) with the manuscript.

			The dry-point runes themselves are located near the centre of the folio between lines 10 and 11 of the inked Latin gospel text, in between the two columns but closer to the left-hand one. The runes are scratched next to two lines that contain the end of John 21:19 and the beginning of 21:20: hoc [cum] dixisset dicit ei / sequere [me] conuersus, “When he had said this, he said to him, ‘Follow me.’ Turning, ...”. The words cum and me are mis­sing from the original text and were added as interlinear corrections above the line.

			The runes are accompanied by a total of five dry-point crosses, three very close to the runes and two farther away. Two of the crosses are of ap­prox­i­mately the same height as the runic text and are placed at its begin­ning and end, with a third cross of around the same size placed above the central bind-rune, no. 4 (see Fig. 2). A fourth, much larger cross is posi­tioned below bind-rune no. 3 with an extended right arm that forms a line under characters 5, 6, and 7. A fifth dry-point cross with an extended right arm is located in the interlinear space between lines 10 and 11, close to the inter­linear addition of the word me. Cross-signs at the beginning of runic inscriptions, presumably to signal the start of the text and perhaps to inspire the reader to make the sign of the cross (see e.g. Lenker 2010), are well-known in the epigraphic corpus;13 and, as Studer-Joho (2017, 37) ex­plains, cross-signs can also function as “marks” in runic dry-points. Crosses above and below an inscription are, however, unusual. The three cross-signs to the left, right, and above the runic sequence seem to form part of the name sequence; they are placed immediately next to the runes as if to frame the inscription and to draw attention to the cryptic bind-rune. The other two much larger and differently designed crosses may have been later addi­tions. The dry-point crosses form part of the complex visual and paleo­graphic landscape of the manuscript page: they ornament the gospel text and give special emphasis to the name. The aesthetics of the inscription, with its symmetrical crosses and balanced number of char­ac­ters, reflect, in a greatly simplified form, the desire for ornament balanced by organized pat­tern­ing – particularly patterns of the cross – that is recognizable, for example, in the famous carpet pages of the Lindisfarne Gospels.14

			Two possible interpretations of the runic dry-point sequence

			In the following discussion we demonstrate how the visual layout of the inscription and its relationship to other texts – the gospel text that shares the same manuscript page, comparable inscriptions in other manuscripts, and two works by Bede – point to two potential interpretations of the inscription’s meaning and function:

			

			1.	As a personal name with a cryptic element in the form of the central complex character, the inscription could be the signature of a scribe, corrector, or user of the manuscript.

			2.	Alternatively, the name Eþelþryþ may be a reference to the well-known Anglo-Saxon saint Æthelthryth, whose cult flourished for several centuries at monastic centres in England.

			A runic dry-point signature

			When read as a single personal name, the most straightforward possible function of the runic inscription is that of a signature. Khlevov (2001) offers one version of this argument (see above). We argue more specifically that given the position of the runes on the folio, the signature is likely that of the text’s corrector. The two inked lines next to the inscription contain the only scribal corrections to this folio,15 the last in a series of similar cor­rec­tions in the same Insular minuscule hand that is found throughout the manu­script. Dobiaš-Roždestvenskaja and Bakhtine date them to the ninth or tenth century (1991, 60), the period of many runica manuscripta; this dating makes it likely that the same person wrote both the corrections and the dry-point runes.

			As a signature, whether of scribe or corrector, the name in this inter­pretation functions as a type of colophon, i.e. a brief note at the end of a text or manuscript that identifies a figure associated with the manuscript’s pro­duc­tion, typically the scribe, and/or requests prayers for that person or gives thanks to God. Colophons in early medieval England served dif­fer­ent societal purposes, as Gameson (2002) has shown: they were intended “to immortalise and gain spiritual benefits” for the scribe or “to pre­serve the hopes, prayers and (if applicable) names of people” (p. 10). They also often functioned as perlocutionary speech acts that prompted the reader to act, for instance, by praying for the person named (p. 32). As discussed above, the crosses surrounding the Eþelþryþ dry-point could have signalled readers to pray for her. Gameson also points out that some colophons were designed like codes,16 employed to visually and conceptually distinguish the colophon from the rest of the text.17 We argue it is especially the enigmatic and playful quality of the runic dry-point that connects it to the form and function of colophons.18

			Several surviving runic signatures in the corpus of Insular and early medi­eval Continental manuscripts offer parallels to the visual and lin­guis­tic complexity and playfulness of our inscription (cf. esp. Birkett 2023). One such example is the cover of Kassel, Universitäts­bibliothek, 2° Ms. theol. 65, con­taining a scratched single name repeated three times: iosewʒ / i iosi (?) / iosewʒ, which Derolez (1954, 414) reads as the name Iosepi, fol­low­ing Lehmann (1918, 16). The scratching, rather than inking, of the name three times in runes resembles the dry-point and the repetitive pat­tern in the Eþel­þryþ sequence, in which, as argued above, eþel, repeated two or more times, is embedded in a visually and conceptually complex bind-rune.

			Another example, St Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 127, contains on fol. 379, at the end of the comment by St Jerome on the Gospel of Matthew, the inked runic sequence rædᚷᚸu.19 The runes, twice as large as the Roman script letters, are placed exactly in the middle of the page and framed by two dots marking the beginning and the end of the sequence. The runes are clearly Old English.20 Derolez (1954, 411 f.) reads them as the name Ratgar, a scribal signature, speculating that the scribe intentionally made his name hard to read by using two different runes for the sound [r] and two different runes for the sound [ɑ]. Similar coded runes are also found in other Continental manuscripts,21 paralleling the Eþel­þryþ inscription in encoding certain characters and challenging the reader to work out which name is truly intended.

			Finally, Bibliothèque municipale de Valenciennes, Ms. 59 (52), fol. 181v, features the runic name agambertus.22 The runes are incorporated into a visually and linguistically complex code which includes Greek letters and is preceded by a Roman-letter box monogram, i.e. a combination of the indi­vidual letters of a name into one single symbol (Derolez 1954, 406–8; Nievergelt 2009, 15; Garipzanov 2018, 260). This design bears some resemblance to the five-cross scheme that accompanies the Eþelþryþ sequence as well as to the visual play of its complex bind-rune.

			Aside from these scribal signatures, there is also the well-known example of Cynewulf’s authorial runic signature, integrated into the epi­logues of four Old English poems: Juliana and Elene in the Exeter Book (Exeter Cathedral Library MS 3501) and Christ II and Fates of the Apostles in the Vercelli Book (Vercelli, Biblioteca Capitolare CXVII). Several scholars (esp. Niles 2006, chap. 8; Symons 2016; Birkett 2024) have highlighted the complex ways in which we should read the runes that spell the name Cyn(e)wulf in these four poems. All four runic signatures are unique and must be decoded differently by the reader in each poem. The individual runes, when taken in isolation, spell the letters contained in the name Cyn(e)wulf. Integrated into the alliterative lines of verse, however, each of the runes also stands for the name of the runic character or for a noun that begins with the same sound as the rune. The use of runes to set up a double-layered enigma – each representing both sound and word or concept – that the reader must solve in order to understand the intended name parallels the enigma of the Eþelþryþ inscription with its cryptic central bind-rune that encodes both the sound [θ] and a repetition of the first name theme as a premodifying adjective.

			To sum up, all the aforementioned examples of runic names in manu­scripts command the reader’s attention and require the reader to pause and puzzle over their interpretation; in this way they invite ruminatio, a com­mon practice among monastic readers (cf. Leclercq 1982, 15 f.). In the inscrip­tion in the St Petersburg Insular Gospels, the crosses centre the reader’s attention and concentration on Eþelþryþ’s name and therefore on her person. Further, the runic signatures discussed above also function as a way to show off the author’s or scribe’s intellect in commanding a script different from the Roman one. The Eþelþryþ runes, too, could be read as a demonstration of the scribe’s knowledge and cleverness. From another perspective, the use of runes to sign a recognizably Old English name to a Latin text written in Roman script could be read as a cultural claim. If Eþelþryþ had lived on the Continent, she might have chosen to write her name in Old English runes in order to establish a connection to her native country and culture.23 If she was writing in England, the use of runes might have represented a localizing claim on the Latin gospel, an attempt at anglicizing the Christian text and message. 

			There are reasons, however, to doubt that this runic sequence is a scribal signature. In Gameson’s corpus of early medieval English colo­phons, which comprises about 40 examples,24 only Bodleian MS 451 (Nunna­minster, 12th cent.) contains a colophon by a female scribe,25 which sug­gests that the percentage of female scribes who recorded their names was extremely low. This would make Eþelþryþ an extremely rare example in the corpus of scribal signatures. At the same time, Studer-Joho in his cata­logue of dry-point glosses in Roman and runic script lists only four examples of signatures, including the Eþelþryþ inscription (2017, 38 f.), sug­gest­ing that most surviving English dry-point inscriptions are in fact glosses rather than signatures.

			A runic commentary

			Certain visual and material aspects of the runic Eþelþryþ sequence suggest that it may be better understood not as a signature but rather as a gloss or commentary on the text it accompanies. As noted above, dry-point is an uncommon medium for scribal signatures. It makes practical sense for most scribes to sign their names in ink for the sake of greater visibility; the Eþel­þryþ inscription, scratched in dry-point, is less immediately visible to the reader. The eye does not instantly catch the runic sequence scratched on the manuscript page; it only appears under the right light conditions, adding a revelatory quality to its discovery. There are several reasons why a scribe might choose dry-point over ink. Dry-point could be indicative of spontaneity, meaning that a user could inscribe the inscription with a sharp instrument on the spot; or it could signal a hierarchy of texts (main text vs. commentary); or an effort “to preserve the neatness of the costly MSS” (Studer-Joho 2017, 30). The runes are scratched in very close proximity to the inked gospel text but they are not what Symons calls “textual runes”, runes that are “incorporated into the main body” of the text or that form “a necessary element of the composition in which they occur” (Symons 2016, 27), like the Cynewulfian signatures or the runes that appear in the Exeter Book riddles. Standing apart from the main text, the inscription appears more like a commentary.

			The dry-point sequence bears a striking resemblance to a lesser-known corpus of early medieval runic glosses from the Continent: runic dry-point glosses from the late eighth or early ninth century which use Old Eng­lish runes to record Old High German text. Nievergelt (2009, 71) emphasizes that, in general, dry-point glosses in runes are extremely rare in Old High German manuscripts. St Gallen, Stiftsbibliothek 11 is the only instance where runic dry-point inscriptions function as glosses on the main Latin biblical text.26 By contrast, St Gallen, Stiftsbibliothek 185 and 225 represent a more unusual type of runic glossing, with the glosses referring to an entire paragraph instead of a single word or phrase (Niever­gelt 2009, 61–65, 57 f.). 

			One aspect of the Old High German dry-point corpus that makes it a partic­ularly good parallel to the Eþelþryþ inscription is the frequent use of bind-runes. Nievergelt (2009, 49) believes the bind-runes are not pho­net­ically motivated but rather an economical form of writing. An example of bind-rune usage is the gloss to St Gallen, Stiftsbibliothek 185: in the lower margin of page 113, above the Latin text attributed to Prospero Aquitano, Liber de promissionibus et praedicationibus dei, II, 39, chap. 21, Old English runes spell uui︠n︦e︦g︡carat (Nievergelt 2009, 60). Nievergelt (pp. 61–63) inter­prets this runic sequence as either an unattested personal name or a textual gloss in the form of an Old High German compound noun. Runes 3–6 (i, n, e, g) form a quadruple bind-rune; the middle rune is the star-rune ᚼ (no. 12 in the futhorc), a visual representation of a cross-sign. Another example of Continental dry-point bind-runes is found in St Gallen, Stiftsbibliothek 188: p. 77 bears a marginal runic gloss at the bottom of the page, before the beginning of the homily of Maximus Tauri­nensis 114 (Nievergelt 2009, 66). The Old English runes transliterate as ecæw; they probably spell out Old High German or Old English and refer to the entire homiletic passage (Nievergelt 2009, 68). In summary, it is strik­ing to find several early medieval Continental examples of Old Eng­lish runes scratched in dry-point that gloss not only single Latin words but refer to entire paragraphs of Biblical texts, just as the Eþelþryþ in­scrip­tion may do (as argued below). Furthermore, bind-runes seem to be rather common in these Continental dry-point glosses.

			A very different example of a gloss-like runic dry-point is found later, in the tenth-century Exeter Book. This manuscript contains various instances in which runes written in ink “playfully misdirect and challenge the reader, repre­senting several different forms of sophisticated wordplay” (Birkett 2023, 224; see also Symons 2016). For example, the runes integrated into the alliterative verses of Riddle 24 form an anagram: in order to arrive at the riddle’s solution, the runes must be re-arranged (Birkett 2023, 226). A so-far overlooked runic dry-point sequence has recently been discussed by Birkett: bunrþ scratched into the margin of Riddle 64 (fol. 125r). Although the runes defy interpretation,27 Birkett (2023, 223) stresses the possibility that “the perpetrator of the dry-point may have been fully conversant in the script, and attempting an ingenious wordplay of their own, perhaps using a cipher or means of morphological concealment similar to those used in the riddles”. Here as well, it is not the runes written in ink but those scratched onto the parchment that playfully and cryptically encode a message, much like the Eþelþryþ inscription.

			Identifying Eþelþryþ

			The pertinent question is: who was the woman referenced on fol. 213r of the St Petersburg Insular Gospels? As Okasha (2011, 111 f.) notes, the Old Eng­lish female name Eþelþryþ/Æþelþryþ

			occur[s] in many unconnected sources of different dates, from Bede to the ninth-century Anglo-Saxon Chronicle dealing with post-Bedan material, to DB [Domesday Book]. We can suggest that such names [as Eþelþryþ] appear to have remained popular over several centuries of the Anglo-Saxon period.

			Eþelþryþ is attested in many orthographic variants (Okasha 2011, 23 f., 62, 64 f.). A spelling with initial e may indicate Anglian provenance, as recorded, for example, in the ninth-century Durham Liber vitae (Insley 2015, 444, 446) and in the Old English epigraphic runic corpus. However, the spelling with initial e is more common in West Mercian and Kentish sources after the eleventh century (see footnote 9). If the inscription re­pre­sents a signature, then, Eþelþryþ could refer to a number of historical women.28

			If the name functions as a commentary or gloss rather than a signature, then one likely candidate is St Æthelthryth (also known as St Etheldreda or St Audrey) of Ely (c. 636–679), a Northumbrian queen and abbess who became a well-known and much beloved saint from the time of her death in the late seventh century into the later Middle Ages. According to Bede’s Historia ecclesiastica gentis anglorum, from which all later sources on Æthelthryth are ultimately derived (Blanton 2007, 4), Æthelthryth was a royal woman of East Anglia, the daughter of King Anna. She had two marriages, the second to King Ecgfrith of Northumbria, whom she left after twelve years (assisted by Wilfrid of York, c. 633–709/710) to become a nun at Coldingham, and eventually abbess at Ely, where she oversaw construction of the new monastery and ruled for seven years. When her body was later found to be incorrupt with a neck wound posthumously healed, a cult immediately formed around her and her relics at Ely: Bede reports that the linens and coffin in which she was originally buried drove out devils and cured blindness (Ecclesiastical History, iv.19, 390–97). Her cult spread throughout Northumbria, East Anglia, and even to centres in the south, including Glastonbury, Winchester and Canterbury (Blanton 2007, 21). In particular, she was an important figure for the tenth-century reform movement in England, as evidenced by Ælfric including her in his Lives of Saints. Blanton argues that Æthelthryth was “the perfect symbol of chaste monasticism” for the tenth-century reformers, as she offered a model for giving up an elite lifestyle, a renunciation that the reformers hoped to promote among contemporary elites (p. 13). Æthel­thryth remained a popular saint in England under the Normans and indeed up until the time of the Reformation (pp. 6 f.).

			On first examination, there seems to be little in this woman’s life and legend that would connect her to the conclusion of the Gospel of John. However, Bede’s homily on the ending of the gospel and his char­ac­ter­i­za­tion of Æthelthryth in his Historia ecclesiastica suggest that readers of John’s Gospel might have recognized a thematic link between John and Æthelthryth in the two figures’ shared commitment to virginity. Con­sequently, the inscription of Eþelþryþ’s name on Lat. F.v.I.8, fol. 213r, could be interpreted as an “active appropriation” of her example to offer “inspiration to a particular audience on a specific theme” (Palmer 2018, 30), here answering the call of devotion through virginity.

			In his homily on the conclusion of the Gospel of John (Homily 1.9, on John 21:19–24, for the feast of St John the Evangelist), Bede focuses not on the narrative in the text but instead on its author, John, whom he under­stands to be both the author of the gospel and the apostle of the same name. In the homily, Bede is complimentary about John’s writing but reserves his greatest praise for John’s virginity: Bede claims that John was special to Jesus because he remained a virgin all his life,29 and further, that Jesus entrusted his mother Mary to John’s care ut virginem virgo ser­va­ret (Homeliarum, 62, l. 66), “so that virgin might watch over virgin” (Homi­lies, 87). In the homily’s conclusion, Bede in fact ties John’s rhe­tor­i­cal accomplish­ments to his virginity: Et hoc virgini privilegium recte serva­batur, ut ad scrutanda verbi incorruptibilis sacramenta incorrupto ipse non solum corde, sed et corpore proderet (Homeliarum, 66 f., l. 247–49), “And this privi­lege [of recording Christ’s life] was properly kept for a virgin, so that he might put forth for consideration the mysteries of the incor­rupt­ible Word, having not only an incorrupt heart, but an incorrupt body” (Homi­lies, 94). Coming from a writer who cared greatly about the craft of writing itself, as Bede demonstrates in the Historia ecclesiastica and else­where, this is significant praise both for John and for the concept of virginity.

			Bede’s version of the life of Æthelthryth in book IV, chapters 19 and 20 of his Historia ecclesiastica similarly positions her commitment to virginity as her most praiseworthy accomplishment. After giving an account of the events of her life (as outlined above), Bede inserts into his text an original poem which he composed in laudem ac praeconium eiusdem reginae ac sponsae Christi, “in honour of this queen and bride of Christ” (Eccle­siastical History, iv.20, 396 f.), that is, in honour of Æthelthryth. Given this dedication, the poem is often referred to as Bede’s “Hymn for Æthel­thryth”, but is in fact a hymn more generally in praise of virginity itself, of which Æthelthryth is a recent example: Bede identifies his poem’s main subject as virginity when he introduces it as a hymnum uirginitatis, “hymn on the subject of virginity” (Ecclesiastical History, iv.20, 396 f.). In the poem, Bede presents Æthelthryth as a contemporary, Anglo-Saxon version of the great female virgin saints of the Roman world, Agatha, Eulalia, Thecla, Euphemia, Agnes, and Cecily, all of whom Bede describes as brave in the face of their various tortures. Æthelthryth’s life and death, while less dramatic than those of the women to whom Bede compares her, are presented as equally praiseworthy because of her equally-pre­served virginity, maintained even through two marriages. As further evidence of her enduring purity, both metaphysical and physical, Bede devotes several lines to her incorrupt body and the healing powers of her relics (Ecclesiastical History, iv.20, 398 f.). In short, Bede characterises Æthel­thryth as foremost among virgin saints because she succeeds at and offers a model for enacting the virtue of chastity within Bede’s own time and place (Blanton 2007, 12 f.). There is a clear similarity in the way Bede paints Æthelthryth as an exemplary virgin Christian woman/abbess and the way he paints John as an exemplary virgin Christian man/writer: Bede holds up both figures as models of chastity that an Anglo-Saxon monk or nun might aspire to imitate. Any monastic reader of the eighth century and onwards, informed by Bede’s writings and cognizant of Æthelthryth’s cult, was most likely aware of her renowned virginity and could perceive an implied connection or parallel to John.30

			Conclusion

			This article has argued that the central character in the sequence of seven dry-point runes on fol. 213r in the St Petersburg Insular Gospels should be understood as a complex bind-rune that allows us to read the inscrip­tion as both the name Eþelþryþ and the phrase eþele Eþelþryþ ‘noble/holy Eþelþryþ’. The article explored the possibilities of this Old Eng­lish female name being either a scribal signature or a commentary on the nearby gospel text. As the name appears on the folio near the final two of a series of corrections to the main text, the most straightforward inter­pre­tation of the inscription is as a scribal signature, more particularly that of an emender. Yet in the larger context in which it appears on the folio, preceded by the adjective ‘noble/holy’, the female name is perhaps a reference to Saint Æthelthryth of Ely. Eþele Eþelþryþ might be understood not only as an invocation of the saint but also as an exemplum for those read­ing the Gospel of John in this particular manuscript, recalling the import­ance of the early English saint as a figure of the Christian virtue of virginity, a form of devotion emphasized by Bede.

			It has been argued in a different context that manuscript runes “un­doubtedly require us to engage in a more participatory reading practice” (Birkett 2023, 234). The vernacular script triggers in the reader “an involved unpicking of meaning where the playful teases us towards enlightenment” (p. 235). The playful aspect of the runic Eþelþryþ sequence is rather obvious: the symmetrical layout of the seven runes, focusing attention on the centre, cannot be coincidental. The complex character that forms the centre of the runic dry-point invites us to participate in a particular intellec­tual play: eþel can be deciphered in multiple ways, as a simple noun and name element (eþel- as in Eþel-þryþ) and as a homonymous adjective (eþele Eþel-þryþ). The Eþelþryþ runes play not only with form but also with sound: the bind-rune resists immediate vocalisation. While the runes preceding and following the bind-rune are clear (eþe͡l and ryþ), the onlooker must pause and reflect, contemplating the decipherment and the meaning of the fourth and central character which subsumes various runic signs in one complex bind-rune.

			Further, the interplay between the runic and Roman scripts on a single folio shows some resemblance to other runic uses in manuscripts such as the Exeter Book riddles and the Cyn(e)wulf signatures. Playfulness and the employment of bind-runes are also characteristic of Continental dry-point runes. Given the possibility that the manuscript was held at a Conti­nental library during the Middle Ages and the fact that many runica manu­scripta were produced on the Continent (Birkett 2022, 215), it is likely that the Old English runes were in fact added to the manuscript on the Continent.

			Finally, the runes must be interpreted in the context of the entire folio as one voice within a chorus of voices. The main text of the gospel forms the foundation, layered upon which are interlinear corrections, the colo­phonic text(s) at the end of the gospel, Dubrovsky’s ownership claim, and the runes themselves. This diversity of texts, scripts, and scribal pres­ence demonstrates different forms of interaction with and on the manu­script page. As this article has demonstrated, a full appreciation of the sig­nifi­cance of any runic inscription requires consideration of not only its runo­logical features but also of its visual, material, and cultural context. 

			Bibliography

			Bede. 1955. Homeliarum evangelii libri ii, ed. David Hurst. Corpus Christianorum Series Latina, 122. Turnhout.

			
					1969. Ecclesiastical History of the English People, ed. and trans. Bertram Colgrave and R. A. B. Mynors. Oxford.

					1991. [Bede the Venerable] Homilies on the Gospels, bk. 1: Advent to Lent, trans. Lawrence T. Martin and David Hurst. Kalamazoo.

			

			Birkett, Tom. 2017. Reading the Runes in Old English and Old Norse Poetry. London and New York.

			

			
					2022. “The Page as Monument: Epigraphical Transposition in the runica manuscripta Tradition of Early Medieval England.” Manuscript and Text Cultures 1: 205–31.

					2023. “Runes in the Exeter Book – Scribal Recreation or Runic Edification?” Medium Aevum 92.2: 219–41.

			

			Blanton, Virginia. 2007. Signs of Devotion: The Cult of St. Aethelthryth in Medieval England, 695–1615. Pennsylvania.

			Bleskina, Olga. 2012. “Eighth-Century Insular Gospels (NLR, Lat. F.v.I.8): Codico­logical and Palaeographical Aspects.” [English trans. Olga Timofeeva].” InWes­tern European Manuscripts and Early Printed Books in Russia: Delving into the Col­lec­tions of the Libraries of St Petersburg, ed. Leena Kahlas-Tarkka and Matti Kilpiö. Studies in Variation, Contacts and Change in English, 9. Uni­ver­sity of Hel­sinki: https://varieng.helsinki.fi/series/volumes/09/bleskina/ (ac­ces­sed 27 April 2025).

			Campbell, Alistair. 1959. Old English Grammar. Oxford.

			Derolez, René, ed. 1954. Runica Manuscripta: The English Tradition. Rijksuniversiteit te Gent, Faculteit van de Wijsbegeerte en Letteren, Werken, 118. Brugge.

			Dictionary of Old English: A to I Online. 2018. Ed. Angus Cameron, Ashley Crandell Amos, Antonette diPaolo Healey et al. Toronto: https://doe.artsci.utoronto.ca/ (accessed 27 April 2025).

			Dobiaš-Roždestvenskaja, Olga A., and Wsevolod W. Bakhtine. 1991. Les anciens manuscrits latins de la bibliothèque publique Saltykov-Sčedrin de Leningrad. VIIIe–début IXe siècle. Paris.

			Elagina, Natalia et al., ed. 2001. The Insular Gospels of the 8th Century in the Collection of the National Library of Russia, Saint Petersburg: Electronic Edition of the Manuscript Lat. F.v.I.8. CD-ROM. St Petersburg.

			Gameson, Richard. 2002. The Scribe Speaks? Colophons in Early English Manuscripts. Cambridge.

			Ganz, David. 1990. Corbie in the Carolingian Renaissance. Sigmaringen. 

			Garipzanov, Ildar. 2018. Graphic Signs of Authority in Late Antiquity and the Early Middle Ages, 300–900. Oxford.

			Harris, Stephen J. 2016. Bede and Aethelthryth: An Introduction to Christian Latin Poetics. Morgantown, WV.

			Houghton, H. A. G. 2010. “The St Petersburg Insular Gospels: Another Old Latin Witness.” The Journal of Theological Studies 61.1: 110–27.

			Insley, John. 2015. “The Old English and Scandinavian Personal Names of the Durham Liber Vitae to 1200.” In Libri vitae: Gebetsgedenken in der Gesellschaft des Frühen Mittelalters, ed. Dieter Geuenich and Uwe Ludwig, 441–52. Cologne, Weimar, Vienna.

			Khlevov, Alexander A. 2001. “The Runic Inscription in the Insular Gospels.” In The Insular Gospels of the 8th Century in the Collection of the National Library of Russia, Saint Petersburg: Electronic Edition of the Manuscript Lat. F.v.I.8. CD-ROM, ed. Natalia Elagina et al. St Petersburg.

			

			Kilpiö, Matti, and Leena Kahlas-Tarkka, ed. 2001. Ex Insula Lux: Manuscripts and Hagiographical Material Connected with Medieval England. Helsinki.

			Leclercq, Jean. 1982. The Love of Learning and the Desire for God: A Study of Monastic Culture. Trans. Catherine Misrahi. New York [1st ed. 1961].

			Lehmann, Paul, et al., ed. 1918–2009. Mittelalterliche Bibliotheks­kataloge Deutsch­lands und der Schweiz. 4 vols. Munich.

			Lenker, Ursula. 1997. Die westsächsische Evangelienversion und die Perikopen­ordnungen im angelsächsischen England. Texte und Untersuchungen zur Englischen Philologie, 20. Munich.

			
					2010. “Signifying Christ in Anglo-Saxon England: Old English Terms for the Sign of the Cross.” In Cross and Cruciform in the Anglo-Saxon World: Studies to Honor the Memory of Timothy Reuter, ed. Sarah Larratt Keefer, Karen Louise Jolly, and Catherine E. Karkov, 233–75. Morgantown, WV.

			

			Logutova, Margarita. 2001. “Insular Codices from Dubrovsky’s Collection in the National Library of Russia.” In Matti Kilpiö and Leena Kahlas-Tarkka 2001, 93–108.

			MacLeod, Mindy. 2002. Bind-Runes: An Investigation of Ligatures in Runic Epig­raphy. Runrön, 15. Uppsala.

			Nievergelt, Andreas. 2009. Althochdeutsch in Runenschrift: Geheimschriftliche volks­sprachige Griffelglossen. Stuttgart. 

			Niles, John D. 2006. Old English Enigmatic Poems and the Play of the Texts. Turn­hout.

			Okasha, Elisabeth. 2011. Women’s Names in Old English. Farnham and Burlington.

			Page, R. I. 1973. An Introduction to English Runes. London.

			
					1999. An Introduction to English Runes. 2nd ed. Rochester.

					2006. “Rune Rows: Epigraphical and Manuscript.” In Das fuþark und seine einzel­sprachlichen Weiterentwicklungen: Akten der Tagung in Eichstätt vom 20. bis 24. Juli 2003, ed. Alfred Bammesberger and Gabriele Waxenberger, 216–32. Real­lexikon der Germanischen Altertumskunde, Ergänzungbände, 51. Berlin and Boston.

			

			Palmer, James T. 2018. Early Medieval Hagiography. Amsterdam.

			Parkes, Malcolm Beckwith. 1976. “The Handwriting of St Boniface: A Reassessment of the Problems.” Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 98: 161–79.

			PASE = Prosopography of Anglo-Saxon England: https://www.pase.ac.uk (accessed 27 April 2025).

			Portable Antiquities Scheme: https://finds.org.uk/ (accessed 27 April 2025).

			Pulliam, Heather. 2010. “‘The Eyes of the Handmaid’: The Corbie Psalter and the Ruth­well Cross.” In Listen, O Isles, unto Me: Studies in Medieval Word and Image in Honour of Jennifer O’Reilly, ed. Elizabeth Mullins and Diarmuid Scully, 253–62. Cork.

			RuneS project: https://www.runesdb.de/ (accessed 27 April 2025).

			

			Studer-Joho, Dieter. 2017. A Catalogue of Manuscripts Known to Contain Old English Dry-Point Glosses. Tübingen.

			Symons, Victoria. 2016. Runes and Roman Letters in Anglo-Saxon Manuscripts. Berlin.

			Van Renterghem, Aya M. S. 2018. “The Written Rune: Alphabets and Rune-Rows in Medieval Manuscripts from the Continent and the British Isles.” Unpublished PhD thesis, University of Nottingham.

			Waxenberger, Gaby. 2003. “The Non-Latin Personal Names on the Name-Bearing Objects in the Old English Runic Corpus (Epigraphical Material): A Preliminary List.” In Runica – Germanica – Mediaevalia, ed. Wilhelm Heizmann and Astrid van Nahl, 932–68. Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Ergän­zungs­bände, 37. Berlin and Boston.

			Westgard, Joshua A. 2010. “Bede and the Continent in the Carolingian Age and Beyond.” In The Cambridge Companion to Bede, ed. Scott DeGregorio, 201–15. Cambridge.

			Williamson, Craig, ed. 1977. The Old English Riddles of the Exeter Book. Chapel Hill.

			

			
				
						1 The manuscript was edited and published on CD-ROM by Natalya Elagina et al. in 2001; this edition and the articles published with it, including one on the runic inscription (Khlevov 2001), are now, unfortunately, difficult for researchers to access amid the shift away from CD-ROM holdings.


						2 The bind-rune in position 3 is counted as one because it has one stave that is ‘shared’ by two runes, e and l; this is signaled in the transliteration with a bow over the two runes. Khlevov (2001) counts them as separate runes (nos. 3 and 4) and thus arrives at a total count of eight characters in the inscription as opposed to our count of seven. See below for further dis­cus­sion of potential readings of the complex bind-rune. We define a complex bind-rune as a singular visual sign that consists of three or more runes, potentially sharing more than one stave.


						3 In this article, we use the term ‘character’ to denote a discrete visual sign representing one or more sounds; the word can signify either a single rune or a bind-rune (a combination of two or more runes).


						4 See the Dictionary of Old English, s.v. æþele, adj. 1. In the nominative singular, the North­umbrian adjectival form would be eþele (Campbell 1959, § 647) as the adjective inflects like other ia/io- adjectives in Old English.


						5 There has been some debate about whether the manuscript was produced in the north or south of England. See Kilpiö and Kahlas-Tarkka (2001, 43) for a full discussion of the literature; cf. also Houghton (2010).


						6 Several additional aspects of Corbie’s library and of the relationship between Corbie and the British Isles suggest Corbie as a particularly likely prospect. Logutova notes that “the majority of the insular codices of P.P. Dubrovsky come from the library of the abbey of Corbie near Amiens”, a monastery founded in the seventh century by Bathild, the Anglo-Saxon wife of Clovis II (2001, 97). Pulliam (2011) notes thematic and iconographic simi­larities between the Corbie Psalter manuscript (Amiens, Bibliothèque Municipale MS 18), produced before 800, and the Ruthwell Cross of western Northumbria, also likely of eighth-century date. Ganz notes that Corbie owned several Insular manuscripts, including works of Bede and an eighth-century copy made in southwest England of works by Isidore, Jerome, and Aldhelm’s riddles (Leningrad [St Petersburg], Lat. Q.v.I.15) that Parkes (1976) has argued con­tains the hand of Boniface himself (d. 754), leading Ganz (1990, 41 f.) to con­clude that “Corbie [may have] sought insular texts, and texts known to insular authors”. Insu­lar visitors, some surely with knowledge of English runes, also periodically came to Corbie; Ganz further notes that “Corbie was an impor­tant stop­ping point for travellers to and from the British Isles, as the lives of the Irish saints con­firm”. Although this evidence of connections between Corbie Abbey and the British Isles in the eighth century and after­wards is not conclusive, it does make Corbie a plau­sible loca­tion for the manuscript and/or for a person with knowledge of English runes.


						7 The most common y graph-type in the Old English runic epigraphic corpus is a u-rune with a single vertical stroke. See the graph-type analysis of the RuneS project: https://www.runesdb.de/graphtype/148. The form with the cross-shaped twigs is similar to the y-rune on the Thames scramasax (also known as the Seax of Beagnoth; Page 2006, 218) except that here the mainstaves have a more prominent curve. There is much more graph-type variation in runica manuscripta, see Van Renterghem (2018, 59, 82, 94 f., 101, 166, 232, 350–76), although even there the x-shaped twigs are unparalleled.


						8 Another possibility is to read the central bind-rune as the kind of visual-linguistic puzzle known as a rebus: the sequence of e + þ (concealed in the graphic sign in multiple possible ways), phonetically [eð], spells out the name of the Roman alphabet grapheme eth 〈ð〉; thus, the runic sequence is meant to be read as Ethelðryth. Such coded substitution of a bind-rune for Roman eth 〈ð〉 would constitute a playful form of biscriptality unparalleled in the runic corpus and showing off knowledge of both runic and Roman scripts. Parallels for this spelling come from Okasha (2011), where the second name element -þryth is spelled with an initial eth 〈ð〉 in her list of spelling variants.


						9 The name-element is ultimately derived from either the adjective æþele ‘noble’ or the feminine/neuter noun æþelu ‘nobility’ (Okasha 2011, 77).


						10 Personal communication with Stephen Pelle and Robert Getz from the Dictionary of Old English, 13 January 2025.


						11 The spelling with initial e- instead of the more common æ- is apparently frequently pre­served on coins (Campbell 1959, § 203, n. 1), which could point to an epigraphic pref­er­ence for spel­lings with initial e. This may be supported by the fact that a first name-element Eþel- oc­curs in the runic epigraphic corpus on the ninth-century Thornhill Stone I, spelling the (oblique case of the) masculine personal name Eþelwini (Waxenberger 2003, 941); on the same monu­ment, a further example may be the now-incomplete [.]þelbe for Eþelbert (Page 1973, 144).


						12 The only occurrence of a triple bind-rune is on a copper alloy fragment from Billesley, Stratford-upon-Avon, see Portable Antiquities Scheme WAW-4CA072: https://finds.org.uk/database/artefacts/record/id/405373 (accessed 27 April 2025).


						13 Examples include the Great Urswick stone, the Hackness cross, the Mortain casket, the Lanca­shire ring, the East Ord cross, and all three rune-inscribed Thornhill stones.


						14 On the early medieval ideal of order and balance in art and the transmission of this aesthetic from antiquity, see Harris (2016, 9 f.).


						15 These are the words cum and me as interlinear insertions written in Insular minuscule (not in the half uncial of the main text).


						16 For example, vowels can be replaced by dots or by neighbouring consonants (on bfk or cgl and dotted codes, see Nievergelt 2009, 13–15). Gameson (2002, 26) names the following examples: CCC 236; TCC B. 3. 25; Copenhagen, KB, GKS 2023 (4°); BL, Cotton Titus D xxcii; BL, Cotton Vitellius E xviii; Reims, BM, 9. One of his examples, Valenciennes, BM, 59, is “a particularly complex, encrypted colophon” (p. 26, n. 108).


						17 Striking examples of visual colophons are the decorated incipits of Vatican Library, Reg.lat.12, fol. 21r, and London, British Library, Arundel 155, fol. 133r (Gameson 2002, 26 f.).


						18 See Derolez (1954) for English and Nievergelt (2009) for Old High German dry-point glosses in runes.


						19 https://e-codices.unifr.ch/en/csg/0127/379 (accessed 27 April 2025).


						20 The third rune is the small d-allograph; the fourth and fifth runes represent two different g-runes from the Old English rune-row, giefu and gar.


						21 Derolez (1954, 411–412) mentions as examples St Gall, MS 270; Leyden MS Voss. Lat. 12 δ; and Vienna MS 1761.


						22 https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8452674f/f364.item (accessed 27 April 2025).


						23 The Old English noun eðel (m./n.) means ‘homeland’. It is also the name of the Old English œ-rune ᛟ which is sometimes used to abbreviate the word (e.g., in the Beowulf manu­script). In the present inscription, however, we read eðel as an adjective.


						24 Gameson’s corpus of c. 40 manuscripts containing colophons (2002, 11) represents about 5% of the total number of manuscripts produced before the early twelfth century.


						25 The Latin colophon on fol. 119v reads “Salua et incolomis maneat per secula scriptrix” (Gameson 2002, 17).


						26 Four runic glosses in dry-point are found in St Gallen, Stiftsbibliothek 11, presumably all by the same scribe (Nievergelt 2009, 46). All four glosses can be dated to the late eighth or early ninth century (Nievergelt 2009, 51). The Old English runes on p. 55, line 3, transliterate as þ͡uuui͡surunga, probably for OHG d(u)wisurunga, dwisarunga ‘anger’, glossing Lat. animositatem in Hebrews 11:27 (Nievergelt 2009, 34–38). The Old English runes on p. 144, line 16, are written as an interlinear gloss above the Latin word allegoriam in Galatians 4:22–24 (Nievergelt 2009, 38–40). They spell k︠e︦r︡uni for OHG keruni ‘secret’ (Nievergelt 2009, 40). Page 249, line 16 (Nievergelt 2009, 40 f.), contains an interlinear gloss above Latin at testinauit in Jesus Sirah 17,20. The runes transliterate as entik͡esitot for OHG enti kesitot ‘and (he) appointed’ (Nievergelt 2009, 41). Finally, on p. 532, line 12, a runic interlinear gloss is found above Latin prodigia in Acts 7:36 (Nievergelt 2009: 41–43). Runic rabouh͡han probably stands for OHG (for?)rabouhhan ‘sign of wonder’ (Nievergelt 2009, 43).


						27 Page suggested in a private conversation to Williamson that the dry-point might be an abbreviation of beo unreþe ‘be merciful’, which Williamson understood as a reader’s exasperated response to “the absurd difficulty of the runic riddle” (1977, 327, n. 62).


						28  Eþelþryþ is attested in various Northumbrian sources, see Okasha (2011) and Proso­po­graphy of Anglo-Saxon England (PASE). In the Durham Liber vitae, Eðilðryth is written three times (fol. 16v (36) (38) (47)), and Edildryð (fol. 17r (28)) and Ætheldrihtha (fol. 46r (27)) once (London, British Library, MS Cotton Domitian A vii; 9th cent., probably Lindisfarne). In Bede’s Ecclesiastical History (II, 14; IV, 19) we find OE Æðelfrið (possibly a spelling error) and Lat. Aedilthryd as well as OE Æðeldryð and Lat. Aedilthrydam (acc.), referring to the daughter of King Edwin II of Northumbria, d. after 627 (PASE s.v. Æthelthryth 1). In Aelfric’s Life of Saints, St Æthelthryth is referred to in three chapters (XX, l. 2: Æðeldryþðe, OE (dat.); XX, l. 8: Æðeldryð; XXXII, l. 262: Æþeldryð). In the Latin Liber Eliensis (Trinity College, Cambridge MS O.2.1; 12th cent.) the Latin name Ætheldretha is recorded at least twice (I, 2; I, 3); according to PASE (s.v. Æthelthryth 2), it also refers to the seventh-century saint (d. 679), the abbess of Ely. Non-Northumbrian sources record other historical persons with the same name, for example, Æþeldryð, a seventh-century abbess (PASE s.v. Æthelthryth 3) in the Cartularium Saxonicum 91; Æðelðryð, the eighth-century queen of King Æthelstan I of the South Saxons (PASE s.v. Æthelthryth 4) in the Cartularium Saxonicum 132; Ælfric’s Vita Æthelwoldi (2, 17, 22) contains the name of a tenth-century abbess of Nunnaminster (PASE s.v. Æthelthryth 7); other historical records refer to an eighth-century Anglo-Saxon queen (Alcuin, Epistle 259; English Historical Documents c. 500–1042, ed. Whitelock; cf. PASE s.v. Æthelthryth 5), to the ninth-century wife of a man called Æthelwulf (PASE s.v. Æthelthryth 6), and to a tenth-century nun at Winchester (PASE s.v. Æthelthryth 8).


						29 Diligebat autem eum Jesus non exceptis caeteris singulariter solum, sed prae caeteris quos diligebat familiarius unum, quem specialis praerogativa castitatis ampliori dilectione fecerat dignum (Homeliarum, 61, l. 55–58), “Jesus did not love him alone in a singular way to the exclusion of the others, but he loved [John] beyond those whom he loved, in a more intimate way as one whom the special prerogative of chastity had made worthy of fuller love” (Homilies, 87).


						30 Bede’s writings, especially his Ecclesiastical History, were well-known both in England and on the Continent as evidenced by the wide circulation of manuscripts on the Continent (West­gard 2010). Beyond the thematic connection in Bede’s writings between the two figures, there is a tantalizing suggestion of a calendrical link between Æthelthryth and the end of the Gospel of John. Notes on fol. 170r of the Burchard Gospels (Universität Würz­burg M.p.th.f.68), a sixth-century Italian manuscript with lectionary notes added in seventh or eighth-century Northumbria (Lenker 1997, 394–96), suggest that the end of this gospel was read on the feast of Saints Peter and Paul on June 29 – just six days after the feast of St Æthelthryth on June 23. It is tempting, then, to imagine a scenario such as the following: a reader using the end of the Gospel of John in the St Petersburg Insular Gospels to prepare for the feast of Saints Peter and Paul might reflect on Bede’s homily on that very text commemorating John’s virginity and recall that Æthelthryth was similarly celebrated for virginity only six days earlier, and thus be prompted to scratch Æthelthryth’s name beside the gospel text.


				

			
		

		
			Figures

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Detail of the runic dry-point inscription on folio 213r of St Petersburg, National Library of Russia, MS Lat. F.v.I.8. Reproduced with kind permission of the National Library of Russia.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Drawing by Kerstin Majewski of the runic dry-point on fol. 213r of MS Lat. F.v.I.8, National Library of Russia, St Petersburg (length: c. 28 mm with the crosses to the left and right; height of runes: c. 7–8 mm)

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Possible combinations of spelling eþelþ- counterclockwise (left) and clockwise (right)

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Folio 213r of the St Petersburg Gospels. St Petersburg, National Library of Russia, MS Lat. F.v.I.8. Reproduced with kind permission of the National Library of Russia.

			

		

	
		

		
			Magnus Källström. Ett par runristade dirhamer i Historiska museets samlingar 

		

		
			Källström, Magnus. “Ett par runristade dirhamer i Historiska museets samlingar.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 95–104.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1070

		

		
			Ett par runristade dirhamer i Historiska museets samlingar

			Magnus Källström (Swedish National Heritage Board)

			Abstract

			This short contribution examines the runic graffiti on two Kufic coins from the col­lec­tions of the Historical Museum in Stockholm. One of the coins origi­nates from a hoard found in the year 1900 at Mannegårde in Lye parish on Got­land; the second is unprovenanced. Both coins were struck in the begin­ning of the tenth century. The rune forms can be assigned to the short-twig futhark and indi­cate that the runic graffiti belong to the same century. The in­scrip­tion on the coin from Gotland, consisting of only three runes, reads þur, which most likely renders the name of the pagan god Þōrr. The text on the un­prove­nanced coin is somewhat longer and reads lutiʀ or possibly only luti. These sequences can be construed in various ways, but probably the most plausible explanation identifies a reference to Old West Norse Lýtir, a designation for a pagan god or cult leader, which is also attested in theophoric place names in Sweden.

			Keywords: runic graffiti, Kufic coins, Gotland, short-twig runes, onomastics

			I artikeln ”Graffiter på vikingatida mynt”, som publicerades i tidskriften Hikuin 1985, behandlade Inger Hammarberg och Gert Rispling olika typer av ristningar, som de hade funnit på orientaliska mynt i Kungliga mynt­kabinettet (nu Ekonomiska museet) i Stockholm. Bland ristningarna fanns flera föregivna runor liksom kortare runföljder. Sammanlagt menade för­fattarna sig ha identifierat inte mindre än 820 mynt med run­inskrifter (Hammar­berg och Rispling 1985, 66). Det egentliga antalet är uppen­bar­ligen betydligt mindre. När James Knirk i november 1994 fick möj­lig­het att undersöka tjugo av dessa mynt med föregivna runor kunde han konstatera att det bara i ett fåtal fall rörde sig om avsiktligt ristade tecken (Knirk 1994, 7). De flesta av de antagna runinskrifterna bestod i stället av tillfälliga repor, linjer som inte kunde uppfattas som runor eller också saknades de helt. I en senare artikel rörande graffiti på mynt från ett norskt fynd framhåller Knirk (2006, 176 not 8) att den nämnda korpusen ”is greatly inflated by false observations”.

			Två av inskrifterna i artikeln i Hikuin är illustrerade med fotografier (Ham­mar­berg och Rispling 1985, 68, 74). Till skillnad från många av de andra inskrifterna ger de ett vederhäftigt intryck, men eftersom runorna i båda fallen var förstärkta med tusch på fotografiet har det varit svårt att göra en helt förutsätt­ningslös bedöm­ning. I samband med förberedelser för Historiska museets nya vikinga­tids­ut­ställning fick jag den 27 juni 2019 möj­lig­het att granska dessa två inskrifter i stereomikroskop och kunde då bekräfta de tidigare läs­ning­arna. Jag har tidigare i korthet behandlat dessa inskrifter i ett annat samman­hang (Källström 2020, 137 f.), men efter­som både deras tolkning och run­formerna kan vara av intresse för den runologiska forskningen ges här en utförligare presentation. Båda myn­ten visas för närvarande i utställ­ningen Vikingarnas värld på His­to­riska museet i Stockholm.

			Det ena myntet (SHM 11300, FID 3001033, se Fig. 1) utgörs av en dirham präglad 910–911 i Samarqand (nuvarande Uzbekistan) för den sama­ni­diske emiren Ahmad ibn Ismail (907–914). Myntet kommer från ett skatt­fynd som år 1900 gjordes vid Mannegårde i Lye socken på Gotland och som lämnades till inlösen i december samma år (Inventarie­handlingar på SHM, se även Stenberger 1947–1958, 1: 145 f.). Skatten ska ha påträffats av Petter Rydahl Mannegårda vid grävning i ”en upptagen hagmark, be­nämnd Kyrk­hage­åker i närheten af kyrkan”. Fyndplatsen ligger ca 100 meter väster om Lye kyrka (L1977:7505/RAÄ Lye 82:1). Skatten förvarades i ett koppar­kärl med lock och omfattade ett större antal arabiska, tyska, anglo­saxiska, böhmiska, danska och ett svenskt silvermynt samt bitsilver och tackor med en sammanlagd vikt av drygt 3,5 kilo. Det yngsta myntet ger ter­mi­nus post quem till 1102 för nedläggningen av skatten.

			Det runförsedda myntet mäter 28 mm i diameter och inskriften är ristad i mitten av mynten. Den är 6 mm lång och runorna är 7–8 mm höga. Inskriften lyder:

			þur

			Runa 1 þ har en hög och smal bistav, som är förskjuten något uppåt. 2 u har en svagt böjd bistav som utgår ungefär från mitten av runan, 3 mm nedan­för toppen. I 3 r är bistaven ansatt strax nedanför toppen och den är dragen något längre ned än basen av huvudstaven. 

			Det råder ingen tvekan om hur runorna ska läsas och samma läsning redo­visas av Hammarberg och Rispling (1985, 72) liksom av Knirk (1994, 7). Tolk­ningen är lika given. Det kan knappast handla om något annat än guda­namnet Þōrr ”Tor”. Namnet förekommer enligt den traditionella tolk­ningen i ett av lönn­rune­partierna på Rökstenen (Ög 136), som ska utläsas þur, men som också har getts andra tolkningar (se t.ex. Williams 2021, 197 f.). Ett helt otve­tydigt belägg finns däremot på den västgötska Velanda­stenen (Vg 150) i formeln þur : uiki × Þōrr vīgi ”Tor vige”, som ju i olika varianter också är känd från några danska runstenar. Ytterligare ett belägg för guda­namnet, men med stavningen þor uppträder på Kvinne­by­amuletten från Öland (Öl SAS1989;43). Om möjligheten att Þōrr även kan ha före­kommit som profant person­namn under senvikingatiden, se Stille 1999, 88–92.

			Rent formellt skulle man givetvis också kunna tänka på mansnamnet Þōrðr med [ð] utelämnat mellan de båda r-ljuden, men detta förefaller mer lång­sökt, särskilt som namnet är okänt i de gotländska runinskrifterna. 

			Slutmyntet i skatten visar att den måste vara nedlagd i början av 1100-talet och inskriften kan alltså teoretiskt tillhöra båda 900-talet och 1000-talet. Att u-runan har lågt ansatt bistav talar dock avgjort för det först­nämnda århundradet. Denna variant är typisk för kort­kvist­runorna, som var det helt dominerande runsystemet på Gotland före ca år 1000. Också skrivningen med u-runa talar för den äldre dateringen. Namnleden Þōr- är visserligen ovanlig på Gotland, men skrivs i de två säkra beläggen med o-runa: þorstain Þōrstainn G 135, þorlaifʀ Þōrlaifʀ G 343. Båda dessa inskrifter tillhör av ornamentiken att döma den senare hälften av 1000-talet. Mer osäkert är om runföljden þoril- på ett djurhuvud­format spänne från Västerbjers i Gothems sn (G 388) representerar ett person­namn Þōrkell eller Þōrhildr. Spännetypen tillhör dock 1000-talet. Den enda möj­liga skriv­ningen med u finns i en försvunnen inskrift (G 272 Tingstäde kyrka), där en runföljd [þurfrikr] med tvekan har tolkats som Þōrfrīðr eller Þōrfrēðr. Inskriften är endast känd genom en enda teckning utförd av Gus­taf Kling­wall 1750 (se Källström 2023) och tolkningen är långt ifrån säker.

			Såväl runformer som ortografi talar alltså för att den nämnda mynt­inskriften har tillkommit under 900-talet.

			Det andra myntet (SHM, FID 3000362, se Fig. 2) saknar proveniens. Det ut­görs av en efterprägling av en dirham från det Volgabulgariska riket och dateras till 901–920 (hos Hammarberg och Rispling 1985, 68, anges en datering till ca 910–930). Förlagan till efterprägligen är slagen för den sama­ni­diske härskaren Ismail ibn Ahmad, som regerade 892–907.

			

			Myntet mäter 30 mm i diameter och är försett med ett 1 mm stort upp­häng­nings­hål, vilket visar att det har ingått i en smyckeuppsättning eller har burits som amulett. 

			Inskriften upptar den ena hälften av myntet och är 11 mm lång. Runorna har anpassats efter storleken på myntet och minskar därför i höjd åt höger. De odiskutabla runorna är mellan 14 och 26 mm höga. Inskriften lyder:

			lutiʀ̣

			Runa 1 l börjar l mm nedanför myntets kant. Bistaven är ansatt i toppen av huvudstaven. 2 u mäter i sin helhet 26 mm och har en lågt ansatt bistav, som börjar 11 mm nedanför toppen. 3 t har ensidig bistav, som är ansatt 0,5 mm nedanför runans topp. 4 i lutar svagt åt vänster. Efter denna runa finns nedtill en 6 mm lång linje som lutar åt höger. Den svarar formellt mot kort­kvist­varianten av ʀ, men den avvikande riktningen gör det osäkert om det verkligen handlar om en runa.

			Inskriften har med någon tvekan lästs som lutiʀ redan av Hammarberg och Rispling (1985, 68, 74, nr 92), men de föreslår inte någon tolkning. Tvek­samheten rör naturligtvis den avslutande runan där staven har en annan riktning än de föregående otvetydiga runorna. Denna kan dock vara föranledd av det begränsade utrymmet som fanns kvar för ristning. Att runan 3 t är av kortkvisttyp tillsammans med den lågt ansatta bistaven i u talar för att linjen ska uppfattas som en ʀ-runa av kortkvisttyp.

			Runföljden lutiʀ är minst sagt mångtydig. Runan u kan återge /u/, /o/, /y/ eller /ø/ och vokalen antingen ha varit kort eller lång. Om inskriften här­rör från 900-talet är det däremot mindre troligt att det skulle handla om någon av diftongerna /au/ eller /øy/. Den följande runan t kan antingen åter­ge /t/ eller /d/, kort eller långt. Dessutom är det möjligt att en nasal har lämnats obetecknad framför denna runa och att den ska utläsas som /nt/ eller /nd/. Slutligen måste man räkna med att det kan handla om ett ord som ursprungligen har inletts med ljudförbindelsen /hl/. 

			Att redogöra för alla formella möjligheter att utläsa runföljden lutiʀ är knap­past meningsfullt. Av skriftbilden tillsammans med vetskapen om i-omljudet som verkar i de långstaviga ia-stammarna kommer man dock ganska osökt att tänka på fornvästnordiska (härefter fvn.) Lýtir, vilket i tåten Hauks þáttr hábrókar i den isländska Flatöboken uppges ha varit en av svearna dyrkad gud. Namnet sattes redan av Fritz Läffler (1910, 96) i sam­band med några forn­svenska ortnamn som Lytislund(a) och Lytisbergh. 

			Namnets etymologi har diskuterats ganska intensivt. Dag Strömbeck (1928, 292) antog att det handlade om ”ett avsiktligt nedsättande, van­ärande namn på guden Frö, givet av någon heden­domens veder­sakare” och tol­kade det som en bildning till verbet (fvn.) lýta ’besmitte, vanære, beskjæmme’. Len­nart Elmevik har med utgångspunkt i ortnamns­mate­rialet vid flera till­fällen behandlat det antagna namnet. I sitt tidigaste bi­drag (Elmevik 1966, 55) antog han att det kunde röra sig om en bildning till fornsvenska (härefter fsv.) luter, loter i betydelsen ’lott använd till lott­kastning’ eller till verbet fsv. liūta och att det hade haft betydelsen ’lott­uttydare, spåman’ eller dylikt och syfta på en (offer)präst. Som alternativ före­slog han (Elmevik 1966, 61) ett guda­binamn *lytir bildat till fsv. luter, loter ’lott, del, andel, det som tillfaller el. tillkommer någon’ och att ”det egent­ligen betyder ’»lott­guden», han som råder över eller fördelar lotterna och därmed avgör män­niskornas levnadsvillkor’ ”. Detta tänkte han sig i första hand som en be­teck­ning på guden Frö.

			I sitt senaste arbete antar Elmevik (2003, 74–76) att det handlar om en titel som ska återföras på ett urnordisk *hluti-wīhaʀ med betydelsen ’»lott­präst», lottuttydare, spåman’, vilket betydelsemässigt ansluter till hans första förslag. I sammanhanget kan också nämnas mansnamnet lutaris (gen.) på DR 145, som Simon Karlin Björk (2015, 23–25) övertygande har tolkat som runda. *Lutari(ʀ) eller *Lȳtari(ʀ) med betydelsen ’lottkastare, spåman el. dyl.’.

			Andra forskare som Stefan Brink (1996, 267) och Olof Sundqvist (2007, 35, jfr Sundqvist 2016, 337–339) har i första hand uppfattat *lytir i de nämnda ortnamnen som en beteckning på en kultfunktionär, medan Per Vik­strand (2001, 393) är mer benägen att anta att det handlar om ett ”guda­(bi)namn fsv. *Lytir”, men att den åsyftade guden inte är Frö utan snarare Oden.

			

			De tolkningar som har föreslagits för fsv. *lytir återgår alla på ord som ur­sprung­ligen har haft ett initialt /h/. Beträffande myntinskriften vet vi inte mer än att den tidigast kan ha tillkommit efter 901, men att den givet­vis också kan vara senare. Att den är ristad med kortkvistrunor talar dock för att den inte gärna är mycket yngre än omkring år 1000. 

			Att döma av runinskrifterna faller initialt /h/ framför /l/, /r/ och /n/ på öst­nordiskt område under loppet av 1000-talet. Allra sällsyntast är marke­ringen av detta ljud framför /l/ (se Peterson 2012, 32), vilket kan tyda på att bortfallet är tidigast i denna position. Eftersom det saknas belägg för denna ljudförbindelse från vikingatidens två första århundraden vet vi inte när denna förändring kan ha inträtt, men med tanke på att enstaka exempel förekommer ännu under 1000-talet är det inte orimligt att det kvar­stod på 900-talet. 

			Nu känner vi inte fyndorten för det aktuella myntet, men det är givetvis en rätt stor sannolikhet för att även detta fynd kommer från Gotland. Några exempel på motsvarigheter till ljudförbindelsen /hl/ finns inte hel­ler i de vikingatida runinskrifterna från Gotland, men däremot flera fall som motsvarar ett äldre /hr/. Det är då inte helt ointressant att det bland dessa inte finns ett enda belägg på att /h/ har markerats i denna ljud­för­bindelse, utan skrivningen med enbart r är legio, som exempelvis i den rätt frekventa namnleden runsvenska (härefter runsv.) Hrōð-: roþiauþ, roþkais (G 111), roþuisl, roþalf, roþfos, roþfoaʀ (G 134) m.fl. Ett av dessa belägg – skrivningen rualta för ack. av namnet (runsv.) Hrōaldi – finns dessutom på en bildsten av D-typ (G 109 Ollajvs i Alskogs sn), som har antagits kunna till­höra 800-talet (Snædal 2002, 64), vilket skulle betyda att bortfallet i forn­gutniskan är mycket tidigt. Johnsen (1968, 89) sätter till och med denna sten till ”ca. 800 eller tidligere”.

			Om den sista linjen inte tillhör inskriften bör den i stället läsas luti. En sådan runföljd är lika mångtydig som lutiʀ och det är inte heller här menings­fullt att redovisa alla tänkbara alternativ. Några uppslag kan dock vara värda att nämna.

			Eftersom graffiti i andra sammanhang ofta utgörs av personnamn är det till­talande att tänka sig att sådana även har förekommit på mynt. Bakom en skrivning luti kan exempelvis dölja sig ett mansnamn runsv. *Lūti. Detta skulle i så fall kunna vara bildat till verbet fvn. lúta, fsv. luta ’luta, böja sig’ och ursprungligen ha syftat en persons kroppsställning. Något sådant namn är visserligen inte belagt, men i fornvästnordiskan finns flera exempel på snarlika bildningar som Lúta (kvinnonamn), Lútandi och Lútr (Lind 1905–1915, 749, Lind 1920–1921, 249). Skrivningen luti kan givet­vis också svara mot ett runsvenskt *Lyti, motsvarande mans­namnet fsv. Lyte, som tycks ha förekommit i latiniserad form i ett diplom utfärdat i Skön i Medel­pad den 7 mars 1314 (DS 1959, SDHK 2607). Dokumentet är tyvärr endast känt genom avskrifter och de varierande skriv­ningarna av namnet (lytone, Lyutone, Lyncone, se Hellbom 1972, 29) gör belägget för­hållande­vis osäkert.

			Det kan givetvis också handla om ett ord ur det vanliga ordförrådet. Man skulle exempelvis kunna tänka på en motsvarighet till fvn. hluti m., som uppträder med flera olika betydelser: ’lut (lodd) som blir brukt ved lut­kasting; lut som fell til ein, lagnad; lut, del, stykke’ (Norrøn ordbok). Ordet finns också belagt i forngutniskan i formen luti m. och betydelsen ’andel’ (Pipping 1905–1907, 51), vilket ju kunde vara en passande inskrift på ett mynt. Andra formella möjligheter som exempelvis motsvarig­heter till fvn. lýti n.’lyte, feil; last, lastord; synd’ och det homonyma lýti f. ’ljot­leik [heslighet], styggleik’ (Norrøn ordbok) kan däremot vara svårare att motivera.

			

			I valet mellan de olika läsnings- och tolkningsmöjligheterna bör kanske ändå alternativet lutiʀ med tolkningen (H)lȳtiʀ sättas i första rummet. Ett guda­namn har ju en god parallell inte bara i Þōrr på det ovan behandlade myntet från Lye utan sannolikt även i den runföljd gud som finns ristad med äldre runor på ett kufiskt mynt i ett ryskt fynd (Knirk 1994, 8).

			De här behandlade inskrifterna är båda korta och de ger inget stort till­skott till vår kännedom om vikingatidsspråket. Ändå har de ett värde genom att de förmodligen är förhållandevis gamla. Runformerna ser i båda fallen ut att tillhöra kortkvistrunesystemet, vilket tyder på att inskrifterna har tillkommit redan på 900-talet.

			Referenser

			Björk, Simon Karlin. 2015. ”Namnbelägget lutaris på DR 145.” Studia anthro­po­nymica Scandinavica 33: 19–27.

			Brink, Stefan. 1996. ”Political and Social Structures in Early Scandinavia: A Settle­ment-historical Pre-study of the Central Place.” Tor 28: 235–281.

			Elmevik, Lennart. 1966. ”Fsv. *lytir (*Lytir): Ett etymologiskt och religionshistoriskt bidrag.” Namn och Bygd 54: 47–61.

			
					2003. ”En svensk ortnamnsgrupp och en hednisk prästtitel.” Ortnamns­säll­skapets i Uppsala årsskrift 2003: 68–78.

			

			DR + nr = inskrift publicerad i Danmarks Runeindskrifter, av Lis Jacobsen och Erik Moltke, 3 vol.: Text; Atlas; Registre (København, 1941–1942).

			DS + nr = diplom publicerat i Diplomatarium Suecanum: Svenskt diplomatarium. 1–. Stockholm, 1829 ff.

			FID = Föremålsidentitet i SHM.

			G + nr = inskrift publicerad i Gotlands runinskrifter, dvs. SRI, 11–12.

			Hammarberg, Inger, och Gert Rispling. 1985. ”Graffiter på vikingatida mynt.” Hikuin 11: 63–78.

			Hellbom, Algot. 1972. Medelpads äldre urkunder. Utg. av Medelpads forn­minnes­förening. Det gamla Medelpad, 8. Sundsvall.

			Johnsen, Ingrid Sanness. 1968. Stuttruner i vikingtidens innskrifter. Oslo.

			Knirk, James E. 1994. ”Runic Graffiti on Kufic Coins and Alphabet History.” [Revised form of a conference paper from 1994; opubl. manus, kopia på Runverket.]

			
					2006. ”The graffiti.” I The Hoen Hoard: A Viking Gold Treasure of the Nineth Century, red. Signe Horn Fuglesang och David M. Wilson, 173–179. Norske oldfunn, 20. Oslo. 

			

			Källström, Magnus. 2020. ”The typology of the short-twig runes and contacts in the Baltic Sea.” I Relations and Runes – The Baltic Islands and Their Interactions During the Late Iron Age and Early Middle Ages, red. Laila Kitzler Åhfeldt et al., 127–150. Visby.

			

			
					2023. ”Den runläsande konsistorienotarien.” K-blogg den 29 april 2023. https://k-blogg.se/2023/04/29/den-runlasande-konsistorienotarien/

			

			L + nummer/RAÄ + ort + nummer = Nummer i Kulturmiljöregistret, Riks­anti­kvarieä­mbetet, som finns tillgängligt på internet genom Fornsök: https://app.raa.se/open/fornsok/

			Lind, E. H. 1905–1915. Norsk-isländska dopnamn ock fingerade namn från medel­tiden. Uppsala. Supplementband. Av E. H. Lind. Oslo, Uppsala och København, 1931.

			Lind, E. H. 1920–1921. Norsk-isländska personbinamn från medeltiden: Samlade ock utgivna med förklaringar. Uppsala.

			Läffler, Fritz, 1910: ”Lytir, En hittills förbisedd fornsvensk gud. (Förberedande med­de­lande.)” Arkiv för nordisk filologi 26 (N.F. 22): 96.

			Norrøn ordbok = Leiv Heggstad, Finn Hødnebø och Erik Simensen. Norrøn ordbok: 5. utg. av Gamalnorsk ordbok, av Marius Hægstad och Alf Torp. Oslo, 2008.

			Peterson, Lena. 2012. ”En brisi vas lina sunn, en lini vas unaʀ sunn … En þa barlaf … .” I Etymologiska studier över fyra personnamn på Malsta- och Sunnåstenarna i Hälsingland. Sällskapet Runica et mediævalia, Opuscula, 15. Stockholm. 

			Pipping, Hugo. 1905–1907. Gutalag och gutasaga, jämte ordbok. København.

			SDHK = Svenskt Diplomatariums huvudkartotek, Riksarkivet. https://sok.riksarkivet.se/SDHK

			SHM = Statens historiska museum, Stockholm.

			Snædal, Thorgunn. 2002. Medan världen vakar: Studier i de gotländska runin­skrif­ternas språk och kronologi. Runrön, 16. Uppsala.

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare. Utgiven av Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff.

			SRI, 2 = Östergötlands runinskrifter, av Erik Brate (1911–1918).

			SRI, 5 = Västergötlands runinskrifter, av Hugo Jungner och Elisabeth Svärdström (1940–1970).

			SRI, 11–12 = Gotlands runinskrifter, av Sven B. F. Jansson, Elias Wessen och Elisa­beth Svärdström (1962–1978). Preliminära artiklar för del 3 (vol. 12.2), G 223–393, av Helmer Gustavson och Thorgunn Snædal, finns tillgängliga på inter­net: https://www.raa.se/kulturarv/runor-och-runstenar/digitala-sveriges-runinskrifter/gotlands-runinskrifter-3/ 

			Stenberger, Mårten. 1947–1958. Die Schatzfunde Gotlands der Wikingerzeit. 2 vol. Stock­holm. 

			Stille, Per. 1999. ”Peter och Tor – två namn i svenska runinskrifter.” I Runor och namn: Hyllningsskrift till Lena Peterson den 27 januari 1999, red. Svante Strand­berg och Lennart Elmevik, 87–93. Namn och samhälle, 10. Uppsala. 

			Strömbeck, Dag. 1928. ”Lytir – en fornsvensk gud?” I Festskrift til Finnur Jónsson 29. maj 1928, red. Johs. Brøndum-Nielsen et al., 283–293. København. 

			Sundqvist, Olof. 2007. Kultledare i fornskandinavisk religion. Uppsala. 

			
					2016. An Arena for Higher Powers: Ceremonial Buildings and Religious Strate­gies for Rulership in Late Iron Age Scandinavia. Leiden.

			

			

			Vg + nr = inskrift publicerad i Västergötlands runinskrifter, dvs. SRI, 5.

			Vikstrand, Per. 2001. Gudarnas platser: Förkristna sakrala ortnamn i Mälar­land­skapen. Acta Academiae Regiae Gustavi Adolphi, 77; Studier till en svensk ort­namns­atlas, 17. Uppsala. 

			Williams, Henrik. 2021. Rökstenen och världens undergång. Stockholm.

			Öl SAS1989;43 = Runbleck från Södra Kvinneby, Stenåsa socken, Öland, publi­cerad av Börje Westlund i ”Kvinneby – en runinskrift med hittills okända guda­namn?” Studia anthroponymica Scandinavica 7: 25–52.

			Ög + nr = inskrift publicerad i Östergötlands runinskrifter, dvs. SRI, 2.

			Summary

			Two rune carved dirhams in the collections of The Swedish History Museum

			In 1985, Inger Hammarberg and Gert Rispling published an article on runic graffiti on Oriental coins in the collections of the Historical Museum in Stockholm. The authors claimed that they had discovered more than 800 examples of incisions of runic character in the material, a number that was later shown to be greatly exag­ger­ated. When the runologist James E. Knirk in 1994 was given the opportunity to study a sample of twenty of these coins, he dismissed most of the alleged in­scrip­tions as either accidental scratches or otherwise indistinguishable. 

			The corpus in question includes, however, two dirhams with graffiti that clearly con­sist of runes. These were examined by the author in 2019 during the prepa­ra­tion of a new Viking exhibition in the Historical Museum, where they are at pres­ent on display.

			One of the coins (SHM 11300, FID 3001033, see Fig. 1) comes from a hoard found in 1900 at Mannegårde in Lye parish on Gotland. The text consists of the three runes þur, obviously rendering the name of the pagan god Þōrr. The second coin (SHM, FID 3000362, see Fig. 2) is unprovenanced. The inscription can be read as lutiʀ̣ or possibly luti if the last line, which is carved at a different angle, is not a rune. These sequences can be analysed in multiple ways but the best solution is probably to read Lȳtiʀ. In an Old West-Scandinavian source, Lýtir is said to be the name of a pagan god worshipped by the Swedes, and a possible counter­part is also attested in such Swedish place names as Lytislund(a) and Lytisbergh. Some scho­lars have also argued that the term may designate a cult leader on the basis of alternative etymologies of the word in question.

			Both coins were minted at the beginning of the tenth century (910–911 and 901–920, respectively), but the graffiti could of course have been added much later. The rune forms, especially the t- and ʀ-runes on the unprovenanced coin, as well as the shape of the u-rune with low branches in both inscriptions, show that the runes belong to the short-twig system. This indicates that none of the in­scrip­tions is likely to postdate roughly the year 1000.

		

		
			Figurer

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Den runristade dirhamen från Mannegårde i Lye socken, Gotland. Foto: Ola Myrin, Historiska museet/SHM (CC BY 4.0).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Den andra runristade dirhamen utan känd proveniens. Foto: Ola Myrin, Historiska museet/SHM (CC BY 4.0).

			

		

	
		

		
			Magnus Källström. Runstenen U 597 vid Hökhuvuds prästgård: Ett runstenspussel i papper och sten 

		

		
			Källström, Magnus. “Runstenen U 597 vid Hökhuvuds prästgård: Ett runstenspussel i papper och sten.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 105–16.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1071

		

		
			Runstenen U 597 vid Hökhuvuds prästgård: Ett runstenspussel i papper och sten

			Magnus Källström (Swedish National Heritage Board)

			Abstract

			This article examines the reading and interpretation of the incomplete rune­stone U 597 at Hökhuvud rectory in northeast Uppland in Sweden. The stone was first documented in 1594 and a total of seven fragments have been re­corded over the centuries although only two are preserved today. A closer in­vesti­gation of the earlier records results in a revised understanding of the shape and ornamentation of the stone as well as the reading and interpretation of the runic text.

			Keywords: Uppland, U 597 Hökhuvud, runestones, history of runology, rune carvers

			Den runsten som i dag står vid Hökhuvuds prästgård (U 597) i Ros­lagen undersöktes redan av Johannes Bureus och tillhör en av de tidi­gaste runstenar som blev föremål för hans intresse. Han såg den nämligen redan våren 1594, vilket inte kan vara långt efter att han hade tillägnat sig konsten att läsa runor. Enligt egen utsago skulle det ha skett ”1594 widh lagh” (anteckning i F a 10:2, vid nr 62; se även SRI, 6: 73). Genom ordningen på de runstens­uppteckningar som inleder handskriften F a 6 och den av­del­ning som Bureus själv kallade ”Liber 1” (se Svärdström 1936, 26–28) går det också att följa honom i spåren. Att döma av de datum som finns an­tecknade i handskriften har Bureus inlett sin resa i nordöstra Uppland den 29 april med att undersöka en runsten i Alunda kyrka (U 1129†) och efter att ha besökt några av socknarna norr om Alunda har han fortsatt färden i sydvästlig riktning mot Uppsala. Till Hök­huvud kom han den 6 maj och skriver då att runstenen U 597 fanns ”Widh Hök­hofuudz bro” och att den var ”sunderslagen” (F a 6:42, nr 9; se Fig. 1). (Om Bureus runstens­under­sökningar under detta år, se även Källström 2024.)

			Stenens skiftande öden finns utförligt beskrivna i Upplands run­inskrifter (SRI, 7: 502) och ska inte rekapituleras här. Antalet fragment har också varie­rat genom tiderna. Bureus uppger i F a 5 (nr 222) att stenen var sön­der­slagen i sex delar, men det beror av allt att döma på en miss­upp­fatt­ning. Av hans återgivning av texten framgår tydligt att han här bygger på Rhe­ze­lius avbildningar (se nedan) och att ett av fragmenten av misstag har räknats två gånger. Hela inskriften har senare också blivit struken. Mårten Aschaneus och Jonas Håkansson Rhezelius har båda avbildat fem frag­ment. På träsnittet i Bautil (B 557) som bär Johan Hadorphs och Petrus Helgo­nius initialer, återstår endast ett av dessa samtidigt som två tidigare okända fragment har tillkommit. Ett av de nytillkomna fragmenten har senare för­svunnit och i dag återstår bara två fragment av stenen, vilka ut­gör den ursprungliga stenens topp. Som stenen nu är placerad vilar den på den övre delen av sin högra sida (se Fig. 2).

			I Upplands runinskrifter (SRI, 7: 503) har Sven B. F. Jansson återgett in­skriften på den starkt fragmentariska runstenen på följande sätt: 

			aterfr · … [· fuluki · litụ] · res… · eftiʀ · uiterf  faþur [sin …armịlr · fals]…

			Adiarfʀ … Fullugi letu ræisa… æftiʀ Vidiarf, faður sinn… 

			”Ådjärv (och) Fulluge läto resa (stenen) efter Vidjärv, sin fader…”

			De supplerade delarna bygger dels på teckningar av Mårten Aschaneus och Jonas Håkansson Rhezelius, dels på Hadorphs och Helgonius trä­snitt (B 557). Dessutom finns inskriften som nämnts upptecknad av Bu­reus. Var­för runa 42 i har markerats som osäker med en underskriven punkt är oklart, efter­som den har lästs som i av såväl Bureus som Aschaneus och Rhe­zelius. Tro­ligen ska punkten i stället ha sin plats under den följande runan l, som hos Ascha­neus har drag av en n-runa med högt ansatt ensidig bistav.

			

			Jansson har i sin återgivning av texten i huvudsak följt en teckning av Rhe­zelius i F a 10:1, där de fem fragmenten har lagts samman till en nästan full­ständig sten (se Fig. 3). Dessutom avbildar Rhezelius på högersidan av sam­ma uppslag fragmenten separat. Att denna samman­läggning inte är fullt korrekt framgår av de senare påträffade fragmenten. Jämför man de båda teck­ningarna upptäcker man dessutom att Rhezelius har företagit en del ändringar i den teckning som visar fragmenten sammanlagda. På ett av frag­menten (numrerat III) finns bl.a. något som liknar bakhuvudet av ett run­djur med en del av ögat och en kort nackflik. Detta rundjurshuvud har i den andra teckningen förvandlats till en fot. Samtidigt har också runorna in i run­slingan tillsammans med en korsande slinglinje ändrats till ʀsin ·. Av dessa runor har Jansson upptagit runorna sin i återgivningen av inskriften. 

			Det verkar mycket osannolikt att denna teckning av de sammanlagda frag­menten skulle bygga på någon ny undersökning av stenen, utan det rör det sig snarare om en rekonstruktion gjord i efterhand på kammaren. Granskar man Rhezelius teckning av de separata fragmenten, slås man dess­utom av att den full­ständigt överens­stämmer med Aschaneus avbild­ning (i F b 18: 329; se Fig. 4). Det handlar alltså inte om någon själv­ständig avbildning av stenen, utan om en direkt kopia av Aschaneus teck­ning. Rhe­ze­lius var ju elev till denne och har alltså här ritat av en av läro­mästarens teck­ningar.1 Det borde alltså i första hand vara Aschaneus av­bild­ning som ska läg­gas till grund för åter­givningen av de försvunna de­larna av inskriften. För­söker man samman­foga denna teckning med trä­snittet i Bautil och de ännu be­va­rade fragmenten, ser det ut som om stenen ur­sprung­ligen skulle ha haft det ut­se­ende som visas i Fig. 5. Ristningen har alltså bestått av ett run­djur som har lagts i tre runda slingor som till­sammans bildar en pyra­mid­form. Detta är ett motiv som framför allt före­kom­mer hos den upp­ländske run­ristaren Öpir, men som även har använts av­ andra. 

			Det försvunna fragmentet med resterna av rundjurshuvudet har uppen­bar­ligen tillhört den högra delen av stenen och har haft sin plats där den främre delen av detta huvud ännu är bevarad. Detta betyder att runorna på fragmentet inte ska läsas som iN in eller siN sin, utan i motsatt riktning som ƒi ai, vilket tydligt framgår av Aschaneus teckning. Av runornas place­ring i inskriften kan man också sluta sig till att de bör ha tillhört ordet [st]ai[n] stæin (ack.) ’sten’. 

			Om de avslutande runorna skriver Jansson (i SRI, 7: 504): ”Hur runföljden 39 a–48 s, som har stått på ett redan på 1600-talet försvunnet stycke, skall upp­fattas, är högst osäkert. Möjligen skulle man kunna gissa, att armilr är fel­läst för ett armutr, Arnmundr.” Med utgångspunkt i Aschaneus läsning ver­kar det troligare att runföljden inte ska återges som armilr utan som arminr, eftersom l-runan annars är tecknad med bistaven från toppen av runan. Tyvärr finns i den bevarade delen av inskriften inga n- och l-runor att jämföra med. 

			Hur en runföljd arminr ska tolkas är inte lätt att säga, men det lig­ger nära till hands att tänka på en sammansättning med runsvenska -mænnr. Flera exempel på sådana sammansättningar förekommer ju i runkorpusen som exem­pel­vis at · menr ættmænnr ’ättmän’ Sm 75, nurminr norr­mænnr ’norr­män’ U 258, blakumen blakumænn ’valaker’ G 134, lanmitr land­mænnr ’landmän’ DR 314. Antar man att arminr återger ett full­ständigt ord så finns det till och med i forn­väst­nordiskan en direkt mot­svarig­het, näm­ligen pluralformen av substantivet ármaðr m. ’årmand (om for­valter af konges/fyrstes gård)’ (Ordbog over det norrøne prosasprog). Ordet anges där också ha använts ”om forvalter af storbondes gård”, ”om ombuds­mand/embeds­mand for konge el. biskop/provst” etc. Ordet verkar dock inte vara känt från svenskt område, vilket gör det rätt osannolikt att det skulle ha funnits på stenen. Runföljden på U 597 kan ju dessutom ha varit ofull­ständig i början, vilket öppnar för fler möjligheter. En sökning i databasen för Ordbog over det norrøne prosasprog ger en lista på inte mindre än 464 ord, vilket till stor del beror på att förlederna i sammansättningarna ofta står i genitiv och då har ändelsen -ar. Det är givetvis inte rimligt att gå igenom och värdera alla dessa alternativ, där orden dessutom i många fall bara är belagda en enda gång. Ett av dessa kan dock vara värt att upp­märk­samma, nämligen farmaðr ’Person som giver sig af med Søfart og Handel’ (Fritzner 1886–96, 1: 390). Ordet har i svenska runinskrifter mot­svarig­heter i mansnamnet Farmaðr, som i formen farmaþr (nom.) före­kommer på runstenen Sö 229 Torp i Sorunda socken, och som även är belagt som binamn i medeltida källor (exempelvis oluff farman (1463); se Söder­wall 1884–1918, 1: 242).

			Att det antagna ordet i så fall har pluralformen farmænnr och dess­utom står i nominativ väcker en del frågor om vilken utsaga som kan ha fun­nits på stenen och hur de avslutande runorna [fals] kan ha förhållit sig till detta ord. Saken kompliceras dessutom av att Bureus återger den senare runföljden som fuals… och att vi inte kan veta vilken läsning som är den riktiga. Att Bureus i sina anteckningar i F a 6 (se Fig. 1) har skrivit ”r puto.” (”r tror jag.”) ovanför u-runan är däremot av mindre be­tydelse, eftersom detta säkert är tillagt långt senare i ett försök att få me­ning i inskriften. Förmodligen har han funderat på ett ord där frälse har ingått. Aschaneus var säkert en mer van runläsare när han någon gång på 1630-talet avbildade stenen än Bureus kan antas ha varit när han såg ristningen våren 1594. Det finns därför anledning att i detta fall sätta Aschaneus läsning i första rummet. På hans teckning (Fig. 4) ser man också att det ovanför denna del av runslingan har funnits en orna­ment­slinga med hov­liknande avslutning. Det verkar inte otroligt att det är denna de­talj som Bureus har iakttagit och då troligen tolkat som en u-runa ristad utan­för slingan.

			Med utgångspunkt i läsningen fals… ligger det kanske närmast till hands att tänka på en form av adjektivet fornvästnordiska fals ’falsk, svige­fuld, for­ræderisk’ (Ordbog over det norrøne prosasprog), som ju också finns i forn­svenskan med samma betydelse: ’falsk, svekfull, bedräglig’ (Söder­wall 1884–1918, 1: 236). Kanske har det på runstenen från Hökhuvud stått något om [f]armænnr fals[ir] ”svekfulla farmän”. Detta kan givetvis inte ha avsett de tre män som nämns i inskriften, utan bör i stället syfta på dem som har förorsakat Vidjärvs död. Tankarna går till bekanta formuleringar i inskrifter som U 258: Hann drāpu norrmænnr ā knærri Āsbiarnaʀ ”Honom dräpte norrmän på Åsbjörns skepp” eller G 134: Hann sviku blakumenn ī ūtfaru ”Honom svek valaker på utfärd”. En annan möjlighet är att det hand­lar om verbet (fornvästnordiska) falsa, som bl.a. kan ha betydelsen ’svike, narre (e-n)’ (Norrøn ordbok). I så fall kanske inskriften har slutat med utsagan [F]armænnr fals[aðu hann] ”Farmän svek honom”, jfr Sö 351 uinr +2 …abu + h-n × Vindr [dr]apu hann ”Vender dräpte honom.” Mer än så kanske man inte ska spekulera om dessa nu oåtkomliga runföljder.

			Sammanfattar man det ovan skrivna kan inskriften på U 597 i stället åter­ges på följande sätt (med det inom [ ] efter Aschaneus och B 557): 

			aterfr · … [· fuluki · litụ] · res…[ai]… · eftiʀ · uiterf  faþur …[armiṇr · fals]…

			Ādiarfʀ … Fullugi lētu ræis[a st]æi[n] æftiʀ Vīdiarf, faður … [F]armænnr(?) fals[aðu](?) …

			”Ådjärv [och] Fulluge lät resa stenen efter Vidjärv, [sin?] fader. Farmän(?) svek(?) …”

			Jansson nämner ingenting om stenens ristare, men utifrån ornamentik, run­former och ortografi råder det ingen tvekan om att den ska tillskrivas den runristare som har kallats Önjut (se vidare Källström 2007, 104 f.). Mönstret att arrangera rundjuret i tre slingor som bildar en pyramid­form före­kommer på ytterligare några stenar som kan tillskrivas denne ristare, där den närmaste parallellen nog finns på U 1046.

			Den ovan föreslagna omgrupperingen av fragmenten har inte inneburit så mycket för själva texten, men ger ändå en intressant upplysning, näm­ligen att ristaren har använt monografisk beteckning för diftongen /æi/ i ver­bet ræisa, men tydligen digrafisk i det följande ordet stæin. Samma sak finns också på den av Önjut signerade Gs 1 Öster­färnebo kyrka, där just frasen resa · stain förekommer. Samma skrivning har av allt att döma också funnits i ett nu förlorat parti på U 1008. I Upplands run­inskrifter har utgivarna valt att följa Hadorphs och Leitz läsning (B 534) rasa, men övriga undersökare som har sett stenen i oskadat skick (Rhezelius, Anders och Olof Celsius) har uppfattat den andra runan i ordet som e (se SRI, 7: 194). Samma sak gäller den försvunna U 1087†, där B 477 har risa stain, men där samtliga övriga undersökare (Bureus, Rhezelius, Olof Celsius) har läst resa (se SRI, 9: 393). På den bevarade U 1006 är läsningen i Upp­lands run­inskrifter risa · stain. I läsnings­kommentaren (SRI, 7: 191) står dock att ”risa är mycket svagt” och ett par av de tidigare under­sökarna (Rhe­ze­lius, Anders Celsius) har i stället uppfattat den andra runan som e (se SRI, 7: 192). På U 1046 och U 1122 som också bör vara utförda av Önjut åter­ges där­emot båda orden med monograf: resa sten resp. resa  sten. Kanske råder det en tids­skillnad mellan de båda grupperna. Den med konse­kvent mono­grafisk beteckning får då antas vara den yngre liksom att e-skriv­ningarna här svarar mot ett monoftongerat långt e även i uttalet av dessa ord.

			

			Om inskriftens slut har haft det innehåll som ovan har föreslagits går natur­ligtvis inte att säkert säga. För att nå visshet krävs nog inte bara ett åter­fynd av de tidigare kända fragmenten, utan också av några delar av stenen som saknades redan på Johannes Bureus tid.

			Referenser

			ATA = Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet. Stockholm. 

			B + nr = träsnitt i Bautil, det är: Alle Svea ok Götha Rikens Runstenar, upreste ifrån verl­denes år 2000 til Christi år 1000, av Johan Göransson (Stockholm, 1750).

			DR + nr = inskrift publicerad i Danmarks runeindskrifter, av Lis Jacobsen och Erik Moltke. 3 vol.: Text; Atlas; Registre (København, 1941–42).

			Dybeck, Richard. 1871. Brev till George Stephens den 13/12 1871. KB.

			F a 5 = Bureus, Johannes. u.å. ”Runahäfd eller Monumenta Runica.” Handskrift i KB, F a 5.

			F a 6 = Bureus, Johannes. u.å. ”Collectanea Runica.” Handskrift i KB, F a 6.

			F a 10:1 = Bureus, Johannes. u.å. ”Monumenta veterum gothorum in patria 1.” Hand­skrift i KB, F a 10:1.

			F a 10:2 = Bureus, Johannes. u.å. ”Monumenta veterum gothorum in patria 2.” Hand­skrift i KB, F a 10:2.

			F b 18 = Aschaneus, Mårten. u.å. ”Monumenta Runica.” Handskrift i KB, F b 18.

			Fritzner, Johan. 1886–96. Ordbog over det gamle norske Sprog. 2. utg. 3 vol. Kris­tia­nia. Vol. 4: Rettelser og tillegg. Av Finn Hødnebø. Oslo, 1972.

			G + nr = inskrift publicerad i Gotlands runinskrifter, dvs. SRI, 11–12.

			Gs + nr = inskrift publicerad i Gästriklands runinskrifter, dvs. SRI, 15.1.

			KB = Kungliga biblioteket, Stockholm.

			Källström, Magnus. 2007. Mästare och minnesmärken: Studier kring vikingatida run­ristare och skriftmiljöer i Norden. Acta Universitatis Stockholmiensis, Stock­holm Studies in Scandinavian Philology, n.s., 43. Stockholm.

			
					2024. ”Johannes Bureus första runresa.” Riksantikvarieämbetet, K-blogg. Publi­cerat den 10 december 2024. https://k-blogg.se/2024/12/10/johannes-bureus-forsta-runresa/

			

			Norrøn ordbok = Leiv Heggstad, Finn Hødnebø och Erik Simensen. Norrøn ordbok. 5. utg. av Gamalnorsk ordbok, av Marius Hægstad och Alf Torp. Oslo, 2008.

			Ordbog over det norrøne prosasprog. Københavns universitet. https://onp.ku.dk/onp/onp.php

			Richard Dybecks samling, ATA.

			Sm + nr = inskrift publicerad i Smålands runinskrifter, dvs. SRI, 4.

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare; publicerade av Kungl. Vitterhets His­to­rie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff.

			SRI, 3 = Södermanlands runinskrifter, av Erik Brate och Elias Wessen (1924–36).

			SRI, 4 = Smålands runinskrifter, av Ragnar Kinander (1935–61).

			

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, av Elias Wessen och Sven B. F. Jansson (1940–58).

			SRI, 11–12 = Gotlands runinskrifter, av Sven B. F. Jansson, Elias Wessen och Elisabeth Svärdström (1962–78).

			SRI, 15.1 = Gästriklands runinskrifter, av Sven B. F. Jansson (1981).

			Svärdström, Elisabeth. 1936. Johannes Bureus’ arbeten om svenska runinskrifter. Stock­holm.

			Sö + nr = inskrift publicerad i Södermanlands runinskrifter, dvs. SRI, 3.

			Söderwall, Knut Fredrik. 1884–1918. Ordbok öfver svenska medeltids-språket. 3 vol. Lund. Supplement. Av Knut Fredrik Söderwall, Walter Åkerlund, Karl Gustaf Ljunggren och Elias Wessén. 2 vol. Lund, 1925–73.

			U + nr = inskrift publicerad i Upplands runinskrifter, dvs. SRI, 6–9.

			Summary

			The runestone U 597 at Hökhuvud rectory: 
A runestone puzzle in paper and stone

			The runestone U 597 is now preserved in two fragments, but we know from earlier records of five additional pieces which are now lost. The stone was first recorded by Johannes Bureus in 1594 (Fig. 1) and has since been depicted on several occasions. In Upplands runinskrifter (SRI, 7) the text is rendered as follows (with the lost sections from earlier records inside square brackets): 

			aterfr · … [· fuluki · litụ] · res… · eftiʀ · uiterf  faþur [sin …armịlr · fals]…

			Adiarfʀ … Fullugi letu ræisa… æftiʀ Vidiarf, faður sinn… 

			“Ådjärv (and) Fulluge had (the stone) raised in memory of Vidjärv, their father…”

			It is evident that two drawings by Jonas Håkansson Rhezelius in the manuscript F a 10:1 (Fig. 2) played a crucial role in for this arrangement of the text. What has passed unnoticed is that Rhezelius presents a reconstruction based on an ear­lier depiction by Mårten Aschaneus (Fig. 3), and that several details of the orna­mentation as well as some runes have been deliberately altered. 

			An attempt to align the fragments from the original drawing with the pre­served fragments results in a different conception of the ornamentation, with the rune animal arranged in three loops forming a pyramid shape (Fig. 5). It is also evident that the word sin ‘their’ in the previous edition is an emendation by Rhezelius and that these runes were originally read as ai, which must be the remnants of the word [st]ai[n] ‘stone’. Furthermore, Aschaneus’ depiction indicates that the alleged sequence armịlr at the end of the text should instead be recognized as armiṇr.

			

			The inscription can then be rendered as follows: 

			aterfr · … [· fuluki · litụ] · res…[ai]… · eftiʀ · uiterf  faþur …[armiṇr · fals]…

			Ādiarfʀ … Fullugi lētu ræis[a st]æi[n] æftiʀ Vīdiarf, faður … [F]armænnr(?) fals[aðu](?) …

			“Ådjärv [and] Fulluge had this stone raised in memory of Vidjärv, [their?] father. Travelling merchants(?) betrayed(?) …”

			The suggested reconstruction of the final section of the inscription is of course highly speculative but is closely paralleled in other inscriptions such as for instance Hann sviku blakumenn ī ūtfaru “He was betrayed by Walachians on a journey” (G 134).

			The stone can be attributed to the Upplandic rune carver Önjut and, with the pro­posed reading, provides an additional example of one of his orthographical char­ac­ter­istics, whereby the original diphthong /æi/ in the verb ræisa is rendered with a single rune (normally e) but in the following word stæin with the digraph ai.

			

			
				
						1 En annan möjlighet är att teckningen hos Aschaneus faktiskt är ritad av Rhezelius. Hand­skriften F b 18 innehåller flera teckningar som är betydligt skickligare utförda än Aschaneus teck­ningar brukar vara och de är ofta helt identiska med de teckningar som finns i Rhezelius egna hand­skrifter. Många av dessa härrör liksom U 597 också från Roslagen och långt ifrån de områden som Aschaneus vanligen verkade i (jfr Jansson i SRI, 7: 494). Antingen har Ascha­neus fått dessa teckningar av Rhezelius eller också har de gjort en resa till­sammans där Rhezelius har svarat för ritarbetet. Frågan kräver en grundligare undersökning och för enkel­hets skull behålls här den vedertagna uppfattningen att teckningarna i F b 18 ska räknas som Aschaneus verk.


						2 Rester av det korsformiga skiljetecknet efter uinr (den vänstra och övre korsarmen) finns precis i brottkanten av stenen och noterades av författaren vid en under­sökning den 12 oktober 2008. Som framgår av en odaterad teckning av Richard Dybeck i ATA (Richard Dybecks samling, F 5 vol. 10 [dock felaktigt insorterad under Uppland]) har detta skilje­tecken iakttagits redan av honom, men det saknas i senare återgivningar av texten (jfr SRI, 3: 341, pl. 179). I ett brev till George Stephens den 13 december 1871 skriver också Dybeck att ”Efter Uinr är en omisskännlig arm af ett skiljekors”.


				

			
		

		
			Figurer

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Johannes Bureus uppteckning av inskriften på U 597 i F a 6. Foto: KB.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					U 597 efter den senaste uppmålningen 2014. Foto: Magnus Källström.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Rhezelius avbildningar av U 597 i F a 10:1 (KB). Foto: ATA.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Aschaneus avbildning av U 597 i F b 18 (KB). Foto: ATA. 

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Ett försök att foga samman de olika avbildningarna av U 597. Montage av författaren efter fotografier i ATA.

			

		

	
		

		
			Patrik Larsson. Runföljden tatr (U 1070): Barnspråk eller skaldespråk? 

		

		
			Larsson, Patrik. “Runföljden tatr (U 1070): Barnspråk eller skaldespråk?”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 117–29.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1096

		

		
			Runföljden tatr (U 1070):
Barnspråk eller skaldespråk?

			Patrik Larsson (Dalarna University)

			Abstract

			The inscription on the runestone from Kroksta in Uppland (U 1070) begins with an uninterpreted runic sequence, tatr, which clearly denotes a male per­sonal name. Sven B. F. Jansson (SRI, 9: 361, 448), along with other scholars, com­pares this to the runic sequences tati (nom.; Sö 41) and tata (acc.; U 1111), which he interprets as the name Tati/Tatti, a word originally derived from the lan­guage of children. The formation and form of the name underlying tatr is not, how­ever, disclosed. An alternative interpretation is therefore presented here: the Runic Swedish name Tandr, derived from Old West Norse tandr m. ‘fireʼ, a word known from skaldic poetry. This interpretation is strengthened by ono­mastic and orthographic parallels, as well as by accounts of various names in runic inscriptions derived from words from skaldic poetry. Since there are a number of correspondences between U 1070 and U 1111 (geographical proximity, same carver and same age) it is argued that tata in U 1111 could represent a name *Tandi, related to Tandr, which could also apply to tati in Sö 41 (for the latter, how­ever, an interpretation Tati/Tatti is also considered entirely plausible).

			Keywords: Runic inscriptions, Viking Age, personal names, U 1070 Kroksta, poetic language, U 1111 Eke, Sö 41 Björke, children’s language

			I Kroksta i Åkerby socken, strax nordväst om Uppsala, står den runsten som i Sveriges runinskrifter erhållit signumet U 1070 (se Fig. 1). Inskriften har lästs, normaliserats och översatts på följande sätt av Sven B. F. Jans­son (SRI, 9: 360, med det inom klammer supplerat från Bautil och med nor­ma­lise­ringen anpassad efter Peterson 2006 och 2007):

			tatr  auk  kamal  litu  rita  sti[n  ifti]ʀ  þorþ  faþur sin

			tatr ok Gamall lētu rētta stæin æftiʀ Þōrð, faður sinn.

			’tatr och Gammal läto resa stenen efter Tord, sin fader.’

			

			Som synes rör det sig om en typisk senvikingatida minnesinskrift, där två söner låtit resa en runsten till minne av sin far. Teoretiskt sett skulle run­följden tatr också kunna återge ett kvinnonamn, men den ger onek­ligen intryck av att avslutas med en maskulin nominativändelse, varför ett mans­namn är mer sannolikt. Inskriften bjuder heller inte på några tolk­nings­problem, förutom just den inledande runföljden tatr, som uppen­bar­ligen repre­senterar ett personnamn, men oklart vilket. Jans­son (SRI, 9: 361) erbjuder följande relativt utförliga kommentar (noter här bort­tagna):

			

			Runföljden 1–4 tatr återger ett namn, om vilket man endast med visshet kan säga, att det har varit mycket ovanligt, åtminstone i skrift. Namnet åter­ges av Pering­skiöld som Teter, i UFT (1876) uppfattas det som Tand, och i Svenska run­ristare (s. 114) återger Brate det som Tat. Flera andra möjlig­heter finnas givet­vis. Det förefaller emellertid som om tatr bör samman­ställas med det mans­namn tata (ack.) som finnes på den närbelägna U 1111. Detta namn torde kunna uppfattas som ett Tatti, till typen snarast ett barn­språks­ord och där­för omöj­ligt att härleda ur någon känd ordstam. Namnet ingår möj­ligen i några ort­namn. Sålunda uppfattar N. Ödeen alter­nativt förleden i t. ex. Tatta­måla (tatta­måla: 1545) som ”ett tillnamn Tatte med i dylika bild­ningar van­lig kon­sonant­fördubbling” (se Studier i Smålands bebyggelse­historia 1927–30, s. 267). Möj­ligt är väl också, att ett mansnamn Tatti ingår i Tattby (Salt­sjö­baden, Stock­holms län), vilket namn dock är sent belagt (Tatteboda red. jb 1686, Tåtte­by jb 1715, Tatteby jb 1787, 1825). I den hälsingska sägnen om Högs kyr­kas tillblivelse bär som bekant den ene jätten namnet Tatte; se N. Wetter­sten, Forssa och Högs Ålder och Wärde 1761 (utg. 1901), s. 83 f. Se vidare U 1111.

			Janssons hänvisning till artikeln om U 1111 avser en runsten från Eke i Skut­tunge socken som avslutas med en runföljd tata (ack.). Om denna skriver han (SRI, 9: 448):

			tata torde återge ett mansnamn, som i nom. har hetat Tat(t)i; det före­kommer också på Sö 41 (tati) och ingår enligt Lundgrens och Brates namn­ordbok i några svenska ortnamn. Se vidare U 1070, där ett jämförbart mansnamn, ristat tatr, före­kommer, Nordisk kultur 7 (1947), s. 226, 242, 246 och Danmarks gamle Person­navne (1941–48), sp. 1346 f.

			Som framgår av citatet nämner också Jansson förekomsten av en run­följd tati på Sö 41, en runsten från Björke i Västerljungs socken i Söder­man­land. I Erik Brates artikel om denna inskrift (SRI, 3: 31 f.) sägs endast att run­följden i fråga representerar ett fornsvenskt (härefter fsv.) och nu­svenskt namn Tate, upp­visat i ortnamn, men inget om dess betydelse eller ur­sprung. Det­samma gäller för övrigt Brates förslag gällande run­följden tatr, dvs. över­sätt­ningen Tat lämnas helt okommenterad (Brate 1925, 114). Sophus Bugge (i Brate och Bugge 1891, 315) har i en kommentar till in­skriften Sö 41 jäm­fört runföljden tati med tata (ack.), dvs. det ovan nämnda belägget från U 1111. Bugge nämner vidare: ”Beslægtet er tatr L. 166 [dvs. U 1070]. Om Oprin­delsen jfr Diefen­bach, Goth. Wtb. I, 81.” Den nämnda referensen syftar på Lorenz Diefen­bachs Vergleichendes Wörter­buch der gothischen Sprache vol. 1 från 1851, där ett samband med det gotiska atta m. ʼfarʼ kan anas, åtminstone för det svagt böjda namnet. Det är också det namnet Bugge huvud­sakligen kom­men­terar, men om det­sam­ma ska antas gälla också det starkt böjda namnet bakom run­följden tatr är emellertid inte helt klart.

			Tolkningen Tand som Jansson nämner i citatet ovan om U 1070 härrör från Carl Säve, som i ett brev till George Stephens (3/1 1864, citerat efter SRI, 9: 361 not 2) skriver: ”Men vet hvad Tatr är? Jo, det är ta(n)tr m. tand, Lat. dens … Märkligt är, att ordet, som eljest i alla Nordiska dialekter är fem., här står som masc.! Men äfven i Gutniskan och i den lefv. Gotl. är det masc., liksom i Gotiskan och alla Tyska, Lat., Grek. och Sanskrit-språk.”

			Det är också värt att nämna att det råder full enighet om läsningen av run­följden tatr; Jansson (SRI, 9: 361) noterar visserligen att i runa 4 är huvud­staven ”lätt skadad på mitten”, men konstaterar koncist att ”[r]un­följden 1–4 är säker”. Det nämns heller inget i läsnings­kommentaren att run­följden i fråga lästs på något alternativt sätt, och de äldre avbild­ningar som återges i SRI, 9: 37 är också samstämmiga. Att en tolkning därmed ska utgå ifrån läsningen tatr framstår som helt klart. Det kan vidare note­ras att Erik Brate (1925, 114) attribuerar U 1070 till ristaren Gudfast, vilket dock Sven B. F. Jansson (i SRI, 9: 361) bedömer som osäkert. Mag­nus Käll­ström har emeller­tid framhållit att de attribueringar Brate gör till Gudfast ”ofta avfärdats utan någon egentlig argumentation” och att man därför ”i de flesta fall inte så enkelt kan avskriva Gudfast som upphovs­man” (Käll­ström 2007, 273 not 292). För tolkningen av runföljden tatr är dock knap­past frågan om ristare avgörande, då den inte innehåller några avvikande eller på annat sätt utmärkande skrivningar, varför den frågan kan lämnas där­hän (se dock nedan).

			Utvärdering av framförda tolkningsförslag

			Det går att resa invändningar mot samtliga förslag som Jansson nämner i sin kommentar i korpusutgåvan. Peringskiölds Teter går exempelvis svår­ligen att förena med några kända ord eller namn, medan Säves Tand blir tvungen att anta ett avvikande genus. Janssons förslag är, som framgått ovan, att runföljden tatr i U 1070 ”bör sammanställas” med runföljden tata (ack.) på den närbelägna U 1111, vilken Jansson uppfattar som ett namn Tat(t)i, ”till typen snarast ett barnspråksord och därför omöjligt att här­leda ur någon känd ordstam” (SRI, 9: 361).1 Exakt hur det namn som åter­ges av runföljden tatr förhåller sig till namnet Tat(t)i är dock oklart, och i artikeln om U 1111 skriver Jansson att det rör sig om ”ett jäm­för­bart mans­namn” (SRI, 9: 448), men inte heller här sägs något om hur sam­bandet namnen emellan skulle se ut. Detsamma kan sägas om Bugges reso­ne­mang om det eventuella sambandet mellan gotiska atta m. ʼfarʼ och namnet Tat(t)i, men det närmare förhållandet mellan detta namn och namnet bakom runföljden tatr redovisas inte. Det kan också noteras att Jans­son framför sitt förslag med rätt betänkliga reservationer, och att han efter att ha redovisat ett antal tolknings­förslag fäller följande kommentar (SRI, 9: 361): ”Flera andra möjligheter finnas givetvis.” I ljuset av det ovan an­förda kan det därför vara motiverat att pröva om det kan finnas andra tolk­nings­alternativ värda att föra fram.

			Ett nytt tolkningsförslag

			Som framgått av föregående avsnitt råder alltså ett oklart samband mel­lan run­följden tatr och det namn som Jansson (SRI, 9: 361) antar återges av Sö 41 tati och U 1111 tata (ack.), Tat(t)i, ett namn utgående från ”ett barn­språks­ord och därför omöjligt att härleda ur någon känd ordstam”. Just det sist­nämnda kan också framstå som något otillfreds­ställande, så om det skulle gå att hitta en tolkning av runföljden tatr som går att anknyta till något känt ord vore det sannolikt att föredra.

			Mitt förslag till tolkning är att i runföljden tatr se ett runsvenskt namn Tandr, bildat till en motsvarighet till fornväst­nordiskans (härefter fvn.) tandr m. ʼeldʼ, ett ord från skaldepoesin (Sveinbjörn Egilsson och Finnur Jóns­son 1931, 564; Heggstad, Hødnebø och Simensen 1993, 433; Gurevich 2017, 926 f.). Ordet har motsvarigheter i isländskans tandur n. ʼeld; liten gnista; stoftkorn; liten pilʼ, färöiskans tandur n. ʼsvagt (levande) ljus; eländig människa eller varelseʼ, nynorskans tandr m. ʼgnistaʼ och danskans tande m. ʼ(den synliga delen av) ljusvekeʼ, vilka etymologiskt kan föras till en rot tind-, tand-, tund- som bland annat ingår i verben tindra och tända och även i fsv. tunder n. ’fnöske’ (Hellquist 1948, 1265; de Vries 1962, 581; Ásgeir Blöndal Magnússon 1989, 1025; Kroonen 2013, 508 f.; Bjor­vand och Lindeman 2019, 1288). Besläktade är också fornhög­tyskans zantaro ʼglödande kolʼ (motsvarande fvn. tandri m. ʼeldʼ i skaldespråk) och medel­hög­tyskans zander m. ʼglödande kolʼ (se anförd litteratur). Det går även att nämna fvn. tandrauðr adj. ʼildrød; gloande raud, eldraudʼ (Fritzner 1886–96, 3: 677; Heggstad, Hødnebø och Simensen 1993, 433). I svenska dialekter finns ett ord tande, växlande med tånde och tanne, belagt bland annat från Uppland, i betydelserna ʼantänd, lång stång, som man bär på axeln, att lysa sig medʼ; ʼljusvekeʼ; ʼövre, brinnande del av vekeʼ; ʼtjärveds­facklaʼ; ʼvekeʼ (OSDs; Rietz 1861–67, 724, 734 f., s.v. *tinda), vilket Rietz (s. 735) sammanställer med just fvn. tandr m. ʼeldʼ. I de svenska dialekterna finns också en sammansättning ljustand, där senare leden enligt Rietz (s. 734) är tand m. ʼljusveke (ͻ: det som brinner)ʼ, belagd från Öster­botten och med en variant ljaustanä från Gotland.

			Fornnordiska namn med ett likartat semantiskt innehåll som det före­slagna Tandr ʼeldʼ finns det ganska gott om. I runinskrifterna före­kommer exem­pelvis följande namn (Peterson 2007): Brandi och Brandr, till fvn. brandr m. ’stock, stolpe’, ’eld, brand’, ’svärds­klinga’ m.m. (även i Guð­brandr och Svarta­brandr); Brīsi, troligen till ett verb mot­svarande ny­norskans brisa ’lysa; pråla, prunka’ m.m.; jfr även fvn. brísingr m. ’eld’ (se Peter­son 2012, 19–30); Ēldi, kortform till namn på Eld-, av fvn. eldr m. ’eld’; Glōði, avledning till fvn. glóð f. ’glöd’; Kulʀ, till fvn. kol n. ’kol’ (även i Kul­bæinn och Kul­svæinn); Sōti och Sōtr (?), till fvn. sót n. ’sot’; Svīðandi, till fvn. svíða ’sveda, bränna’ samt Sviðbalki, till fvn. svíða ’sveda, bränna’ och fvn. *balki ’bjälke’, kanske betydande ’ett svett stycke trä’. Henrik Wil­liams lade vid heldagsrunrådet (ett kollokvium) den 11 oktober 2019 vid Göte­borgs universitet fram tolkningen att runföljden tusa (ack.) i Vg 33 (tidigare förd till Tosti) representerar en mot­svarig­het till fvn. tusi/túsi m. ’eld’. Denna tolkning är av stort intresse för den före­slagna tolk­ningen Tandr som en motsvarighet till fvn. tandr m. ʼeldʼ, då fvn. tusi/túsi m. ’eld’ har samma betydelse och även det är ett ord från skalde­poesin. Här kan också den tidig­medel­tida run­följden funi på ett revben från Sig­tuna nämnas, som också den kan kopplas samman med ett ord från skalde­språket, fvn. funi m., intressant nog också detta med betydelsen ʼeld, lågaʼ.Om inskriften från Sigtuna och dess tolkning, se Gustavson 1997, 18; 2012, 107; Palumbo 2020, 66 not 4; Mårtensson 2024, 92 f. Se även Williams 2010, 199–204 för en diskussion om sambandet mellan skaldespråk och svenska runstenar, inte minst personnamn.

			Det finns även en del fornvästnordiska huvudnamn som hör till samma seman­tiska sfär (Lind 1905–15), varav en del också förekommer som bi­namn (jfr nedan); några av namnen är inte namn på verkliga personer, utan är fingerade eller mytologiska: Brandr (till fvn. brandr m. ’stock, stolpe’, ’eld, brand’, ’svärdsklinga’ m.m.; även som efterled i ett dussin­tal namn); Brennir, av fvn. brennir m. ’brännare’; Eimgeitir och Eimnir, till fvn. eimr m. ’ånga, rök, eld’; Eimyria, till fvn. eimyrja f. ’aska med glöd’, syster till Eisa, till fvn. eisa f. ’eld, bål’; Eldgrímr, förleden av fvn. eldr m. ’eld’; Eldiárn, till fvn. eldjarn n. ’eldjärn (dvs. järn att slå eld med)’; Eldir, egent­ligen ’eldare’, till fvn. verbet elda ’elda, värma upp, bränna, tända m.m.’; Eldr, av fvn. eldr m. ’eld’; Eldríðr, förleden av fvn. eldr m. ’eld’; Gneisti, till fvn. gneisti m. ’gnista’; Hyrrokkin, av hyrhrokkin ’skrukket av eld’ (Heggstad, Hødnebø och Simensen 1993, 216); Kolbeinn (förleden till fvn. kol n. ’kol’; Kol- förekommer som förled i ett dussintal namn); Logi, av fvn. logi m. ’låga, flamma’; även i Svafrlogi); Sóti, till fvn. sót n. ’sot’ samt Sveið och Sveiði, sannolikt till fvn. verbet sveiða ’sveda, bränna’. Beträf­fande namnet Eldiárn kan det nämnas att Henrik Williams vid ett runråd (kol­lokvium) den 19 september 2005 vid Uppsala universitet före­slog att run­följden althrn i U 1022, med tvekan tolkad som namnet Half­dan av Elias Wessén (i SRI, 9: 249), skulle kunna återge detta namn. Se även Käll­ström 2010, 148.

			Några exempel från de fornvästnordiska binamnen är (Lind 1920–21): Branda­reykr, till fvn. brandr m. ’stock, stolpe’, ’eld, brand’, ’svärds­klinga’ m.m. och fvn. reykr m. ’rök; rykande eld; rykande källa’, dvs. ’brand­rök’; Brennir (se ovan); Eldbóðungr och Eld-Grímr, förleden av fvn. eldr m. ’eld’; Eld­iárn (se ovan); Eldr (se ovan); Gneisti (se ovan); Kolskeggr, förleden till fvn. kol n. ’kol’; Loga, av fvn. loga f. ’fackla, ljus’; Logi (se ovan); Reykr, av fvn. reykr m. ’rök; rykande eld; rykande källa’; Svæla, av fvn. svæla f. ’tjock, kvävande rök’, ’svek, fusk, bedrägeri’ och Þnartr (?), för­ut­satt att Linds an­tagande om att det är fel för Snartr stämmer (då [þn] annars inte före­kommer), vilket jämförs med nynorskans snart m. ’brand, tanne på ljus’.

			Även i fornsvenskan finns exempel på binamn med ett liknande seman­tiskt innehåll (Hellquist 1912; SMPs): Brand och Brande, till fsv. brander m. ’brand, brinnande, brännande eld; eldbrand, brinnande trästycke’; Bræn­nare ’brännare’ (förekommer annars bara som efterled i ord som kol­brænnare, morþ­brænnare m.fl.); Eld, till fsv. elder m. ’eld’; Glødh, till fsv. glødh f. ’glöd’; Kol, till fsv. kol n. ’kol’; Kolbrænna ’kolbrännare’; jfr fvn. kol­brenna, f. ’brännande av kol’; Røk, till fsv. røker m. ’rök, eldstad; härd, hus­håll; rökelse m.m.’ samt Sot och Sote, till fsv. sot n. ’sot’.

			Av särskilt stort intresse för tolkningen av runföljden tatr som ett namn Tandr, bildat till en motsvarighet till fvn. tandr m. ʼeldʼ, är före­komsten av ett fvn. binamn Tandri (Lind 1920–21, sp. 380 f.). Lind (sp. 381) skriver att det ”Snarast [är] bildat av nyn. v. tandra ʼgräla, yppa kivʼ”, men hos exem­pel­vis Fritzner (1886–96, 3: 677) och Heggstad, Hødne­bø och Simen­sen (1993, 433) sammanställs det i första hand med fvn. tandri m. ʼeldʼ. Det innebär således att vi skulle kunna ha två likartade namn, Tandr och Tandri, båda bildade till ord från skaldespråket och med samma betydelse.

			Som framgått ovan förutsätter den föreslagna tolkningen av runföljden tatr som ett namn Tandr att det rör sig om en bildning till ett ord som är belagt från skaldepoesin. Ett par uppländska paralleller till detta före­ligger sannolikt i namnen Siōli på U 1085 och Fylkiʀ på U 805† (se Lars­son 2022, 147 med litteratur). Notera även den ovan nämnda tolkningen av run­följden tusa (ack.) i Vg 33, som också antas vara en bildning till ett ord från skalde­poesin, därtill med samma betydelse som det föreslagna Tandr, dvs. ʼeldʼ. Detsamma kan mycket väl gälla även för den tidigmedeltida run­följden funi på ett revben från Sigtuna (U NOR1996;18E), som kan samman­ställas med skaldespråksordet fvn. funi m. ʼeld, lågaʼ.

			Det föreliggande tolkningsförslaget förutsätter också att en nasal är obetecknad i runföljden tatr, men det är en välbekant och frekvent före­teelse i runskrift (Williams 1994; Düwel 2008, 92; Barnes 2012, 13, 25) och utgör således inget hinder för att tolka den som Tandr. Exempelvis kan nämnas skrivningen lati för -landi ʼlandʼ (dat.) i U 539 iutḷati Iūtlandi och U 540 kriklati Grikklandi samt lats för -lands ʼlandʼ (gen.) i U 978 iklats+fari Ænglandsfari, liksom en mängd exempel på skrivningarna at och ot för and(u) (dat.) och and (ack.) ʼande, själʼ samt bata, bota och buta för bōnda (ack. eller gen.) ʼbondeʼ (40 respektive 26 belägg hos Peterson 2006). En skrivning med obetecknad nasal följer därmed ett känt mönster och är därför helt oproblematisk.

			Förhållandet mellan runföljderna 
tatr respektive tati/tata

			Som framgått ovan vill flera forskare se ett samband mellan å ena sidan runföljden tatr (nom.) på U 1070 och å andra sidan tati (nom.) och tata (ack.) på Sö 41 respektive U 1111. Exakt hur detta samband skulle se ut är dock oklart. Enligt Jansson (SRI, 9: 361) utgår namnet i de senare från ”ett barn­språks­ord och [är] därför omöjligt att härleda ur någon känd ord­stam”. Om tatr säger Jansson endast att det ”bör samman­ställas med” respektive är ett med tata ”jämförbart mansnamn” (SRI, 9: 361, 448). Även Sophus Bugge (i Brate och Bugge 1891, 315) räknar med det finns ett släktskap mellan tatr och tati/tata, men ingen av dem nämner uttryck­ligen vilken form namnet återgivet som tatr skulle ha.

			Eftersom jag ju föreslår att runföljden tatr ska tolkas som Tandr kan man överväga om ett med det besläktat namn också kan dölja sig bakom tati/tata. En sådan möjlighet är att tolka tati som en hypo­koristisk bild­ning *Tandi till Tandr. Det finns också ett visst stöd för att anta ett sam­band mellan tatr (nom.) på U 1070 och tata (ack.) på U 1111: stenarna står mindre än en mil ifrån varandra, de har troligen samma upphovsman, Gud­fast (se ovan för U 1070 och Brate 1925, 113 och Jansson i SRI, 9: 448 för U 1111), och de är också, utifrån den daterings­metod som utvecklats av Anne-Sofie Gräslund, jämngamla (här den period som kallas Pr 4; metoden utgår ifrån zoomorf ornamentik och presenterades först i Gräslund 1991 och 1992). Det skulle därmed till och med kunna vara samma person som avses i dessa båda inskrifter. Oavsett vilket bör det ändå, med tanke på de andra omständig­heterna som här påtalats, vara mer sannolikt att det finns ett samband mellan namnen bakom runföljderna tatr (nom.) på U 1070 och tata (ack.) på U 1111 än att det skulle röra sig om två olika namn, med helt olika ursprung. Frågan är då om samma sak gäller också för run­följden tati (nom.) på Sö 41. Här är det ett betydligt större avstånd geo­grafiskt, då U 1070 och U 1111 är runstenar resta nordväst om Uppsala och Sö 41 är ristad i fast häll i sydöstra Södermanland. Även tidsmässigt finns det en skillnad: Sö 41 kan klassas som Pr 3, dvs. något äldre än U 1070 och U 1111, vilka som nämnts hör till Pr 4. Enklast vore förstås att anta att det är besläktade namn bakom alla tre runföljderna, men då det trots allt före­kommer ett fornsvenskt binamn Tate (SMPs) och man räknar med att ett namn av sådant slag skulle kunna uppstå i barnspråk (se t.ex. Hellquist 1912, 86; Janzén 1947, 242, 246; Modéer 1964, 10) kan det inte uteslutas. Lena Peterson (2007, 219) för såväl tati som tata till en uppslagsform Tati/Tatti, med kommentaren: ”Kanske urspr[ung­ligen] ett barnspråksord för ʼfaderʼ.” Som framgått ovan argumenterar jag för att runföljden tata (ack.) på U 1111 snarast bör representera ett namn *Tandi, medan det för tati (nom.) på Sö 41 är svårare att komma till ett avgörande: det skulle mycket väl kunna röra sig om namnet *Tandi också här, men alter­nativet Tati/Tatti framstår också som fullt möjligt.

			Sammanfattande kommentarer

			Runföljden tatr i inskriften U 1070 står uppenbarligen för ett person­namn, men det är oklart vilket och de tolkningsförslag som lagts fram kan karakteriseras som antingen osannolika eller osäkra. Syftet med före­liggande artikel är därför att presentera ett förslag som går att förena med inskriftens ortografi och att semantiskt knyta till känt ord- och namn­material. Enligt min mening uppfyller den föreslagna tolkningen Tandr, bildat till en motsvarighet till fvn. tandr m. ʼeldʼ, dessa villkor, varför inskriften U 1070 borde kunna återges på följande sätt:

			tatr  auk  kamal  litu  rita  sti[n  ifti]ʀ  þorþ  faþur sin

			Tandr ok Gamall lētu rētta stæin æftiʀ Þōrð, faður sinn.

			’Tand och Gammal lät resa stenen till minne av Tord, sin far.’

			

			Avslutningsvis ska förhållandet mellan runföljderna tatr och tati/tata kommen­teras. Eftersom det finns ett flertal beröringspunkter mellan tatr (nom.) på U 1070 och tata (ack.) på U 1111 menar jag att det senare skulle kunna uppfattas som en hypokoristisk bildning *Tandi till Tandr. Det­samma kan även gälla för tati (nom.) på Sö 41, men här framstår också alter­nativet Tati/Tatti som fullt möjligt.

			Bibliografi

			Ásgeir Blöndal Magnússon. 1989. Íslensk orðsifjabók. Reykjavík.

			Barnes, Michael P. 2012. Runes: A Handbook. Woodbridge. 

			Bautil = Johan Göransson. 1750. Bautil, det är: Alle Svea ok Götha Rikens Runstenar, upreste ifrån verldenes år 2000 til Christi år 1000. Stockholm.

			Bjorvand, Harald, och Fredrik Otto Lindeman. 2019. Våre arveord: Etymologisk ord­bok. 3 uppl. Oslo. 

			Brate, Erik. 1925. Svenska runristare. Kungl. Vitterhets- historie- och antikvitets­akademiens handlingar, n.f., 13.5. Stockholm.

			Brate, Erik, och Sophus Bugge. 1891. Runverser: Undersökningar af Sveriges met­riska inskrifter. Antiqvarisk tidskrift för Sverige 10.1. Stockholm. 

			Düwel, Klaus. 2008. Runenkunde. 4 uppl. Sammlung Metzler, 72. Stuttgart. 

			Fritzner, Johan. 1886–96. Ordbog over det gamle norske Sprog. 2 utg. 3 vol. Kris­tiania. Vol. 4: Rettelser og tillegg. Av Finn Hødnebø. Oslo, 1972.

			Gräslund, Anne-Sofie. 1991. ”Runstenar – om ornamentik och datering.” Tor: Med­de­landen från Uppsala universitets museum för nordiska fornsaker 23: 113–40.

			
					1992. ”Runstenar – om ornamentik och datering 2.” Tor: Meddelanden från Upp­sala universitets museum för nordiska fornsaker 24: 177–201.

			

			Gurevich, Elena. 2017. ”Elds heiti.” I Poetry from Treatises on Poetics 2, red. Kari Ellen Gade i samarbete med Edith Marold, 920–27. Skaldic Poetry of the Scandi­navian Middle Ages, 3. Turnhout.

			Gustavson, Helmer. 1997. ”Verksamheten vid Runverket i Stockholm.” Nytt om runer: Meldingsblad om runeforskning 11 (1996, publ. 1997): 16–19.

			
					2012. ”Personnamn i inskrifterna på runföremålen från Sigtuna.” I Namn på stort och smått: Vänskrift till Staffan Nyström den 11 december 2012, red. Katha­rina Leibring, Leif Nilsson, Anette C. Torensjö och Mats Wahlberg, 103–15. Skrif­ter utg. av Institutet för språk och folkminnen: Namnarkivet i Uppsala, ser. B, 12. Uppsala.

			

			Heggstad, Leiv, Finn Hødnebø och Erik Simensen. 1993. Norrøn ordbok. 4 utg. av Gamal­norsk ordbok av Marius Hægstad och Alf Torp. Oslo.

			Hellquist, Elof. 1912. ”Fornsvenska tillnamn.” I Xenia Lideniana: Festskrift till­ägnad professor Evald Lidén på hans femtioårsdag den 3 oktober 1912, 84–115. Stock­holm.

			
					1948. Svensk etymologisk ordbok. 3 uppl. Lund.

			

			

			Hornby, Rikard. 1947. ”Fornavne i Danmark i middelalderen.” I Personnamn, utg. av Assar Janzén, 187–234. Nordisk kultur, 7. Stockholm, Oslo och København.

			Janzén, Assar. 1947. ”De fornsvenska personnamnen.” I Personnamn, utg. av Assar Jan­zén, 235–68. Nordisk kultur, 7. Stockholm, Oslo och København.

			Kroonen, Guus. 2013. Etymological Dictionary of Proto-Germanic. Leiden Indo-Euro­pean Etymological Dictionary Series, 11. Leiden.

			Källström, Magnus. 2007. Mästare och minnesmärken: Studier kring vikinga­tida run­ristare och skriftmiljöer i Norden. Stockholm Studies in Scandinavian Phi­lol­o­gy, n.s., 43. Stockholm.

			
					2010. ”Some Thoughts on the Rune-Carver Øpiʀ: A Revaluation of the Stor­vreta Stone (U 1022) and Some Related Carvings.” Futhark: International Jour­nal of Runic Studies 1: 143–60.

			

			Larsson, Patrik. 2022. ”Från Fråråd till Fumma: Om personnamn i uppländska run­inskrifter.” I Tyde den som kan: En upptäcktsfärd bland Uppland runstenar, red. Torun Zachrisson och Magnus Källström, 140–61. Upplandsmuseets skrift­serie, 13. Uppsala.

			Lind, E. H. 1905–15. Norsk-isländska dopnamn ock fingerade namn från medeltiden. Uppsala. Supplementband. Av E. H. Lind. Oslo, Uppsala och København, 1931.

			Lind, E. H. 1920–21. Norsk-isländska personbinamn från medeltiden. Uppsala.

			Modéer, Ivar. 1964. Svenska personnamn: Handbok för universitetsbruk och själv­studier. Utg. av Birger Sundqvist och Carl-Eric Thors med bibliografi av Roland Otter­björk. Anthroponymica Suecana, 5. Lund.

			Mårtensson, Lasse. 2024. Personnamnen i de medeltida svenska runinskrifterna. Upp­sala.

			OSDs = samlingar till projektet Ordbok över Sveriges dialekter, kortkartotek i Språk- och folkminnesarkivet, Institutet för språk och folkminnen, Uppsala.

			Palumbo, Alessandro. 2020. Skriftsystem i förändring: En grafematisk studie över de svenska medeltida runinskrifterna. Runrön, 23. Uppsala.

			Peterson, Lena. 2006. Svenskt runordsregister. 3. rev. uppl. Runrön, 2. Uppsala.

			
					2007. Nordiskt runnamnslexikon. 5. rev. utg. Uppsala.

					2012. ”En brisi vas lina sunn, en lini vas unaʀ sunn … En þa barlaf”: Etymo­logiska studier över fyra personnamn på Malsta- och Sunnåstenarna i Hälsingland. Säll­skapet Runica et Mediævalia: Opuscula, 15. Stockholm.

			

			Rietz, Johan Ernst. 1861–67. Svenskt dialekt-lexikon: Ordbok öfver svenska allmoge-språket. Lund.

			Samnordisk runtextdatabas. Institutionen för nordiska språk, Uppsala univer­si­tet. http://www.nordiska.uu.se/forskn/samnord.htm

			SMPs = samlingar till projektet Sveriges medeltida personnamn, Institutet för språk och folkminnen, Uppsala.

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare; publicerade av Kungl. Vitterhets His­to­rie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff.

			SRI, 3 = Södermanlands runinskrifter, av Erik Brate och Elias Wessén (1924–36).

			

			SRI, 5 = Västergötlands runinskrifter, av Hugo Jungner och Elisabeth Svärd­ström (1940–70).

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, av Elias Wessén och Sven B. F. Jans­son (1940–58). 

			Sveinbjörn Egilsson och Finnur Jónsson. 1931. Lexicon poeticum antiquae linguae Septentrionalis: Ordbog over det norsk-islandske skjaldesprog. 2 udg. av Finnur Jóns­son. København.

			Sö + nr = inskrift publicerad i Södermanlands runinskrifter, dvs. SRI, 3.

			U + nr = inskrift publicerad i Upplands runinskrifter, dvs. SRI, 6–9.

			U NOR1996;18E = inskrift från Sigtuna publicerad på s. 18 i Gustavson 1997.

			Vg + nr = inskrift publicerad i Västergötlands runinskrifter, dvs. SRI, 5.

			Williams, Henrik. 1994. ”The Non-Representation of Nasals before Obstruents: Spelling Convention or Phonetic Analysis?” I Proceedings of the Third Inter­national Symposium on Runes and Runic Inscriptions, Grindaheim, Norway, 8–12 August 1990, red. James E. Knirk, 217–22. Runrön, 9. Uppsala.

			
					2010. ”Personal Names on Rune Stones as a Source for the Reconstruction of Lost Words.” I Probleme der Rekonstruktion untergegangener Wörter aus alten Eigen­namen: Akten eines internationalen Symposiums in Uppsala 7.–9. April 2010, red. Lennart Elmevik och Svante Strandberg, 195–205. Acta Academiae regiae Gustavi Adolphi, 112. Uppsala. 

			

			de Vries, Jan. 1962. Altnordisches etymologisches Wörterbuch. 2. utg. Leiden.

			English Summary

			The runic inscription from Kroksta in Uppland (U 1070) has been read, normalized and translated by Sven B. F. Jansson (in SRI, 9: 360, with the English translation from Samnordisk runtextdatabas) as follows:

			tatr  auk  kamal  litu  rita  sti[n  ifti]ʀ  þorþ  faþur sin

			tatr ok Gamall lētu rētta stæin æftiʀ Þōrð, faður sinn.

			’tatr och Gammal läto resa stenen efter Tord, sin fader.’

			’tatr and Gamall had the stone erected in memory of Þórðr, their father.’

			The inscription begins with an uninterpreted runic sequence, tatr, which clearly denotes a male personal name. Sven B. F. Jansson (SRI, 9: 361, 448) and other scholars have compared this to the runic sequences tati (nom.; Sö 41) and tata (acc.; U 1111), interpreted as the name Tati/Tatti, originally derived from childrenʼs language. The formation and form of the name underlying tatr is not, however, disclosed. An alternative inter­pre­ta­tion is therefore presented here: the Runic Swedish name Tandr, de­rived from Old West Norse tandr m. ‘fireʼ, a word known from skaldic poetry and with counterparts in Icelandic tandur n. ‘fire; little spark; dust grains; small arrowʼ, Faroese tandur n. ‘dim candlelight; miserable person or creatureʼ, Norwegian Nynorsk tandr m. ‘sparkʼ and Danish tande m. ‘(the visible part of) a candle wickʼ, relating to a root tind-, tand-, tund- (Hell­quist 1948, 1265; de Vries 1962, 581; Ásgeir Blöndal Magnússon 1989, 1025; Kroonen 2013, 508 f.; Bjorvand and Lindeman 2019, 1288). Several examples of names in runic inscriptions and in Old West Norse and Old Swed­ish also express a meaning similar to tandr m. ‘fireʼ (such as Glōði < glóð f. ‘glow’, Eldr < eldr m. ‘fire’, Gneisti < gneisti m. ‘spark’, Logi < logi m. ‘flame’ and Brand and Brande < brander m. ‘fire, burning, burning fire; burn­ing piece of wood’, to name but a few), strengthening the suggested inter­pretation. There is also good support for assuming a rendering of a name Tandr without orthographic representation of the nasal, tatr (e.g. some 40 occurrences of at and ot for and(u) (dat.) and and (acc.) ‘spirit, soulʼ). Regarding the relationship between the runic sequences tatr (U 1070), tati (Sö 41) and tata (U 1111), it is argued that given the number of corres­pondences between U 1070 and U 1111 (geographical proximity, same carver and same age) tata in U 1111 could be seen as representing a name *Tandi, related to Tandr; it could even be the same person who is men­tioned in these two inscriptions. tati in Sö 41 could also represent the name *Tandi, although in this case the interpretation Tati/Tatti is also entirely possible.

			

			
				
						1 Assar Janzén (1947, 242, 246) tycks betrakta det fsv. Tati, Tate som inhemskt, och han beskriver det som ett ”lallord” och ett ”lallnamn från barnamun”. Rikard Hornby (1947, 226) räknar däremot med att det forndanska Tati är ett lån från frisiskan på 1200-talet.


				

			
		

		
			Figur

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					U 1070, Kroksta, Åkerby sn. Foto: N. Lagergren, ATA (Public Domain).

			

		

	
		

		
			Alessandro Palumbo. Latin i runinskrifter och en nytolkning av gravhällen från Skärvum (Vg 129) 

		

		
			Palumbo, Alessandro. “Latin i runinskrifter och en nytolkning av gravhällen från Skärvum (Vg 129)”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 131–58.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1005

		

		
			Latin i runinskrifter och en nytolkning av gravhällen från Skärvum (Vg 129)

			Alessandro Palumbo (University of Oslo)

			Abstract

			A grave slab found at Skärvum church in Västergötland, Sweden (Vg 129), bears a chal­leng­ing inscription consisting of two lines of runes. Due to ext­en­sive dam­age, almost all the runes are difficult to read, and in the latest edition only the be­gin­ning and the end have been interpreted. This article pro­poses a new read­ing for the sec­ond half of the inscription. This sequence is not in­scribed in the ver­nac­u­lar, as pre­vi­ously thought, but in Latin, and it reads in no­mi­ne patris et filii et spiritus sancti. Vg 129 is the sole example of a runic fu­ner­ary inscription con­tain­ing the tri­ni­tar­ian for­mu­la, with only two parallels in Roman alphabet fu­ner­ary in­scrip­tions from medi­eval Scandi­navia. On the basis of sev­er­al par­al­lels in runic amu­lets, however, a link between Vg 129 and amulet in­scrip­tions is suggested here. An ortho­graphic analysis of Vg 129 shows the inscriber’s familiarity with Latin writing conven­tions, dis­playing an al­most error-free Latin text. The use of a single þ rune to abbreviate Latin et is also notable, as its only parallel is a late medieval runic example from Got­land. The use of an ortho­phonic spelling (æþ or eþ) to produce a Latin ab­bre­vi­a­tion, to­geth­er with other characteristics of this Latin text and observations based on the wider runic corpus, challenge the per­cep­tion of orthophonic spel­lings as merely distorted rep­re­sen­tations of a Latin lit­er­ate norm caused by unschooled in­scribers learning Latin by ear. Instead, they can in some instances be seen as written conventions in their own right and a sign of literate awareness.

			Keywords: medieval runes, Latin, bilingualism, epigraphy

			I Skara museum förvaras en trefasad gravsten som bär två rader med runor. Stenen kommer från Skärvums gamla kyrkogård vid Kyrkbol i Gro­landa socken i Västergötland (se fig. 1). Enligt Elisabeth Svärdström (i SRI, 5: 247 f.) räddades gravhällen av kyrkoherden när Skärvum kyrkan revs 1759 och stenarna skulle användas till att bygga Grolanda kyrka. Grav­hällen är av sandsten och är 193 cm lång och 57 cm bred. Run­inskriften löper som nämnts i två rader placerade längs hällens långsidor. För­utom runorna bär gravhällen en ornamentik som består av parallella rep­stavar som löper i mitten av hällen och separerar inskriftens två rader, en ornamentlist på både kort- och långsidorna samt reliefhuggna figurer som troligen kan identifieras som Adam, Eva och ormen. Som andra kist­lock­formade gravhällar, daterar Svärdström (i SRI, 5: lv) Skärvum­hällen till ca 1200.

			Redan vid första undersökningen, som utfördes och publicerades av P. A. Säve samma år (Säve 1863, 39), var både monumentet och själva inskriften skadade (se fig. 2). Hällen är även idag avslagen i mitten, men vid Säves tid var även en tredje mindre bit avslagen, vilken sedan dock fogades ihop med en av de större bitarna. Runorna är mycket vittrade och svårlästa. Den senaste läsningen och tolkningen har lagts fram av Svärdström (i SRI, 5: 248), som dock endast föreslår en översättning av början och slutet av inskriften:1

			

			æ̣skil : læt stịn : þæ̣ ---- p̣ris --- ịsuị þurs --- rasi --- ụ ------ m · iọ͡niprisþ̣fil -- þịṣp--rþ̣us -- tti þim : til rọ :

			Æskell læt sten þe[nna] … [le]tti(?) þem til ro.

			’Eskil lät (göra) denna sten … förläne honom (dem) ro.’

			Inskriften från Skärvum har vållat mycket huvudbry för alla som har för­sökt läsa och tolka den. De flesta runor är skadade och vissa är helt oläs­liga. Detta verkar ha varit fallet alltsedan Säves undersökning. I sin rese­berättelse skriver han att ”Runorna äro mycket svårläsliga” (Säve 1863, 39) och i hans anteckningar publicerade i Antiqvarisk tidskrift för Sverige 1873 beskriver han runorna som nästan oläsliga (Säve 1873, 120 f.). Han lägger varken fram en translitterering eller ett tolkningsförslag. På samma sätt anmärker även Karl Torin (1888, 18) att inskriften består av ”nu mycket svårlästa, på flera ställen nästan alldeles utplånade runor.” I en kort kommentar om Sophus Bugges läsnings- och tolknings­förslag (som redovisas nedan) skriver Sven Söderberg att Skärvum­inskriften ”allt­igenom innehåller lönskrift” och ”Äfven läsningen af denna mycket skadade inskrift är osäker” (Söderberg i SRI, 1: 31 not 2). Svärdström (i SRI, 5: 250) konkluderar också: ”Endast inskriftens början och slut kan betraktas som någorlunda säkert. Det mellanliggande partiet med ett femtio­tal mer eller mindre förstörda runor undandrager sig en kritisk tolk­ning.” En viss frustration anas även i Hugo Jungners fältprotokoll då han, efter att ha undersökt inskriften vid ett tjugotal tillfällen, i samband med sin sista undersökning i augusti 1939 utbrister i ett talande ”Alltså??!” (Jung­ner 1939, 94; se fig. 3). I fältanteckningar från juni 2017 konkluderar även jag mina läsningsförsök på en föga förhoppningsfull not: ”Mycket svår­läst, ingen vits att försöka läsa mer” (Palumbo 2017).

			Vid två senare fältundersökningar under 2017 och 2022 har jag emel­ler­tid lyckats komma fram till en enligt min uppfattning mer till­fred­ställande läsning och tolkning av inskriftens andra hälft. Syftet med denna artikel är att lägga fram denna nyläsning och nytolkning samt att dis­ku­tera några ortografiska och textuella särdrag som gör denna inskrift mycket ovanlig i det skandinaviska medeltida runmaterialet.

			Tidigare läsnings- och tolkningsförsök

			Svårigheterna till trots har tidigare forskare föreslagit flera läsnings- och tolk­nings­möjligheter. Det första försöket till en komplett läsning och tolk­ning av Vg 129 verkar ha gjorts av Bugge, vars förslag baserar sig på en under­sökning av ett pappersavtryck gjort av Torin, som också är den som återger Bugges läsning och tolkning i Westergötlands runinskrifter (Torin 1888, 18–28). Till skillnad från Svärdström (i SRI, 5: 248; se nedan) börjar Bugge läsa den övre raden först och fortsätter sedan med den nedre raden.2

			: ra͡þ : as a︠(︦?︦)︦r︡ kan : kenþnþ æm ᛫ io͡n : i præsþ falk tþis : boþ a͡r þt͡u ᛫ sa : at tiþum : til bana : sgal : rætsta(?)þ : þit(?) u(?)pfarp ⁝ risþta(?) : asur : þurs˙:

			ráð sa ar kann!

			kend æm Jóni,

			præst falk diss

			bóð, at dó

			sá at tiðum.

			til bana skal.

			rætstað þitt upvarp!

			rista Assurr Þúrs.

			’Læs (Indskriften) den som kan! tilegnet er jeg Jon (d.e. jeg er Jons Ligsten). Jeg denne Hytte skjulte Præsten, da han var död ved Gudstjenesten. Til Döden skal man. Frygt ikke din Begyndelse (d.e. frygt ikke din Död, det danner Begyndelsen til dit evige Liv)! Assur Thurs (Sön) ridsede (Runerne).’

			Enligt Bugge utgörs texten alltså av en minnesinskrift över prästen Jon, en upp­maning till läsaren till att inte frukta döden och en ristarsignatur. Hela inskriften är enligt honom avfattad i metrisk form. Bugge kommenterar sin läsning ingående och garderar sig på ett flertal punkter (många fler än dem han markerar med frågetecken i translittereringen) på grund av runornas dåliga skick eller möjligtvis på grund av Torins pappers­avtryck. Bugges tolkning återkommer i senare litteratur (till exempel hos Hjärne 1946, 58 f. och delvis hos Lindquist 1940, 98) men den kritiseras också, fastän bara hastigt i en fotnot, av Söderberg som anser den vara ”Högst osäker” (SRI, 1: 31 not 2).

			I sin avhandling om gravmonument från Sveriges medeltid återger även Sölve Gardell (1937, 478) Bugges läsning (utgåvan av Gar­dells av­hand­ling från 1945 är oförändrad på denna punkt), men han preci­serar att slutet av inskriften missuppfattades av Bugge och anger istället en över­sätt­ning som Assar Janzén hade meddelat till honom muntligt och där inskriftens avslutning uppfattas som en besvärjelseformel: ”Tyd den som kan! Tillägnad är jag prästen Jon. Jag gömmer hans bud. När du så i sinom tid skall dö, rädes icke din himmelsfärd. Rista runorna ƒ och d (= assur och þurs)” (Janzén i Gardell 1937, 478).

			Några år senare publicerar Janzén (1941) sin studie om Skärvum­inskriften, där han presenterar en delvis reviderad läsning och tolkning samt en ortografisk, runtypologisk, språklig och metrisk analys. Den läs­ning som Janzén lägger till grund för alla analyser har han emellertid inte åstad­kommit genom att själv undersöka inskriften, utan på grundlag av Bugges läsning, Jungners läsning (se nedan) och ett fotografi i Antikvarisk-topo­grafiska arkivet (Janzén 1941 s. 7 f.). Han medger att ”Det må synas meto­diskt oriktigt att behandla en runinskrift utan att själv ha haft den under ögonen”, men han gör det ändå på grund av att ”inskriften numera näppe­ligen är läsbar” och att ”de tre källor som kunna läggas till grund för en tolk­ning, fullt synas räcka till” (s. 7). Han kommer fram till slutsatsen att Bugges tolkning innehåller språkliga och metriska felaktigheter, och lägger fram följande läsning, tolkning och översättning (s. 18, 31 f.):

			: ra͡þ ᛫ sa ᛫ rkat ḳnþ em ᛫ io͡ni ᛫ presþ falk tþis boþ a͡r þt͡u sa ᛫ at tiþim : til baṇa : skal : rætsta͡þt : þịṭ͡ụp̣f̣a͡rp ᛫ risti : asur : þṭ͡urs :

			Rð sa’r kánn!

			Kénd em Jṓni præst.

			Fál’k þes bóð:

			»Ar þu s at tðum

			til bána skál,

			rtstaþ þit úppvarp!

			Risti Assur þurs.

			”Tyd den som kann [sic]! Tillägnad är jag Jon präst. Jag dolde (magiskt i runorna) hans förkunnelse: »När du så i sinom tid skall dö, rädes icke för din hädan­färd.» Assur Turs ristade (runorna).”

			

			Hugo Jungner undersökte som nämnts Skärvuminskriften vid ett tjugo­tal till­fällen men han stötte på samma svårigheter i läsningen och tolk­ningen som tidigare granskare, vilket framgår av hans fältprotokoll som inne­håller flera ”tydningsförslag av gissningskaraktär, alla av högst varie­rande inne­håll” (Svärdström i SRI, 5: 250). Intressant att påpeka är dock att han verkar ha varit den ende, fram till nu, som antog att åtminstone en del av inskriften kunde vara avfattad på latin, då han läser ordet pater i textens andra rad, som han antar ingick i uppmaning att bedja Pater­noster. Han kom­mer också fram till rätt läsordning och börjar läsa inskriften från den nedre raden istället för den övre, som Bugge och Janzén gjorde. För övrigt inne­hål­ler hans trans­runi­fieringar och läsningar många osäker­hets­moment, vil­ket tyder på att hans varierande tolknings­förslag base­rades i hög grad på förmod­ningar om vad det kunde stå snarare än på säkra läsningar.

			Den senaste och hittills rådande läsningen och tolkningen av Vg 129 nämnde jag inledningsvis och har publicerats av Svärdström i Sveriges run­inskrifter 5. Där förkastar hon mycket av Bugges och Janzéns förslag. Som Jungner börjar hon också läsa inskriften från den nedre raden men sam­tidigt avvisar hon Jungners konjekturer och är i allmänhet mycket för­siktigare i sina slutsatser än tidigare granskare (SRI, 5: 248):3

			
				
					[image: ]
				

			

			
				
					[image: ]
				

			

			Æskell læt sten þe[nna] … [le]tti(?) þem til ro.

			’Eskil lät (göra) denna sten … förläne honom (dem) ro.’

			Som synes anser sig Svärdström bara kunna tolka början och slutet av in­skriften med en viss säkerhet. Om inskriftens slut konstaterar Svärd­ström att det i runmaterialet inte finns en direkt parallell, men att verbet letta och formuleringen til ro förekommer i liknande sammanhang i andra runinskrifter.

			

			Nyläsning och nytolkning av inskriftens andra hälft

			I det följande vill jag presentera en nyläsning och nytolkning av in­skriftens andra hälft från runan som i Svärdströms läsning är nummer 46 (SRI, 5: 248). Nyläsningen omfattar alltså nästan hela den övre raden. Jag har undersökt Skärvuminskriften tre gånger, den 16 juni 2017, då mina för­sök till att komma närmare en lösning inte lyckades, samt den 22 sep­tem­ber 2017 och den 21 oktober 2022. Undersökningen genom­fördes i Väster­götlands museums stenmagasin och bestod både av traditionella metoder, d.v.s. med hjälp av släpljus, och med hjälp av 3D-skanningar som Väster­götlands museum vänligt ställde till mitt förfogande. Resultatet av fält­under­sökningarna återges nedan och därefter kommenteras läsningen ingående (fig. 4 och fig. 5).4

			
				
					[image: ]
				

			

			in nomine patris et filii et spiritus sancti …

			R. 45–50 beskriver Svärdström som ”en säker hst [huvudstav] med för­djup­ningar t.v., vilka icke verkar huggna, varpå tydliga spår av ytterligare fem runor” (SRI, 5: 249), men hon anger ingen translitterering. Min läsning av dessa fem runor är innịọ. Av 46 i ser man huvudstaven tydligt, och det finns inga spår av bistavar. Av 47–48 nn kan man se både huvud­stavarna och de nästan vågräta bistavarna ganska tydligt. Intressant att no­tera är att avståndet mellan dessa två n-runor är märkbart större än mel­lan dessa och de föregående och efterföljande runorna, vilket alltså en­ligt min tolkning sammanfaller med gränsen mellan två ord.5 Av runa 49 ị går att identifiera en tydlig huvudstav, som är något skadad i den nedre delen. Med tanke på det korta avståndet mellan 48 n och 49 ị är det möjligt att 49 ị ursprungligen var tänkt att vara huvudstaven till en o-runa, men att ristaren på grund av platsbrist var tvungen att rista ytter­ligare en runa, alltså 50, som o. Runa 50 ọ består av en huvudstav och spår av två enkel­sidiga, nästan vågräta bistavar till vänster om huvudstaven. Två nedåt vinklade diagonala streck som korsar denna huvudstav ger inte intrycket av att vara ristade. 51 m är tydlig. En fördjupning i stenen mellan 51 m och 52 i tolkar Svärdström (SRI, 5: 249) som ett ordskillnadstecken, men min bedöm­ning är att det handlar om en naturlig fördjupning. 52 i är tydlig. På 53 n är de av Svärdström (SRI, 5: 249) antagna bistavarna till vänster om huvudstaven enligt min bedömning inte ristade. Däremot är n-bistaven till höger tydlig. 54 ị är ganska vittrad och det går inte att iden­ti­fiera några spår av en möjlig stingning. 55 p är tydlig. Den övre öglan är mindre än den nedre. Den nedre öglan är tydligt stungen med en prick och verkar inte utgå från huvudstaven utan från den övre öglan. 56 a︠t︦r︡. Svärd­ström (SRI, 5: 249) läser endast r, men två tydliga diagonala streck finns till vänster om huvudstaven, utgående från dess mitt respektive topp. a-bistaven är längre än t-bistaven. Den övre delen av r-bistaven, alltså öglan, ansluter inte till huvudstaven, utan till den nedre delen av bistaven. 57–62 isþfil är tydliga. 61 i har en repa till vänster som skulle kunna tolkas som en a-bistav, men som alltså enligt min bedömning inte är ristad. 63–64 ii utgörs av två säkra huvudstavar som också nämns av Svärdström (SRI, 5: 249) som dock inte translittererar dem. 65 þ är tydlig. 66–67 identifierar Svärdström (SRI, 5: 249) som spår av två runor och läser denna sekvens som ett osäkert i där bara övre delen av huvudstaven är säker, och ett osäkert s, där bara den högra huvudstaven är tydlig, medan de första två leden beskrivs som ytterst svaga spår. Istället för två runor ịṣ läser jag här ett relativt säkert rättvänt långkvist-s, där Svärdströms (SRI, 5: 249) runa 66 utgör första ledet (istället för spår av en i-runa), och hennes runa nr 67 utgör resten av s-runan, alltså: 66 s. Även Säve (1863, 39) verkar av hans avritning att döma ha uppfattat sekvensen så. 67 är ett ganska säkert p. Hela huvudstaven och nedre delen av bistaven, inklusive en stingning i dess mitt, är bevarade. Där de två bågarna möts är stenytan något skadad. 68–69 ịi. Svärdström (SRI, 5: 249) beskriver två grunda parallella lodräta linjer, vilka inte translittereras. Jungner, vars läsning på denna punkt redovisas av Svärdström (SRI, 5: 249), läser här aþ. Enligt min mening är den vänstra staven ganska tydlig, medan den högra staven är skadad i mitten. Till höger om denna finns några spår, vilka Jungner alltså betraktade som bistaven på ett þ, men som jag inte anser vara ristade. Den vänstra staven verkar inte ha varit helt rak, då den nedtill böjer sig något till vänster, och det är möjligt att vi här har ett försök till rättning av en i-runa. Det minimala avståndet mellan stavarna talar också mot att dessa rist­nings­spår var tänkta att utgöra två separata runor. 70 r är tydligt. Öglan ansluter inte till huvudstaven utan till den nedre delen av bistaven. 71 i. Svärdström (SRI, 5: 249) läser här en säker huvudstav och möjliga spår av en þ-bistav. Enligt min läsning är de översta två tredjedelar av en huvud­stav säkert bevarade, utan några spår på bistavar. 72 t͡u. Den tydligt bevarade u-runan, som även Svärdström (SRI, 5: 249) translittererar, har en klar bistav som från huvudstavens topp går diagonalt ner till vänster. 73–74  sa är tydliga. Bistaven på a-runan är något högt ansatt. Svärd­ström (SRI, 5: 249) beskriver en tydlig huvudstav och spår av en bistav till vänster om denna. Magnus Källström vid Riksantikvarieämbetet, Stock­holm, noterar i opublicerade fältanteckningar utförda den 31 januari 2020 (e-brev till förf. 6 december 2022) att a-bistaven är högt ansatt, och att det möjligtvis kan finnas spår av en n-bistav längre ned till höger, alltså kanske a͡n. 75–76 kṇ. Svärdström (SRI, 5: 249) beskriver möjliga spår av en æ-bistav på runa 75 (76 i hennes translitterering), vilken hon ändå inte translittererar, och anser 76 (77 i hennes translitterering) vara ett säkert kortkvist-t. Bistaven på denna t-runa är dock tydligt konkav och utgör en fortsättning av bistaven på 75, som jag alltså läser som k. Under k-bistaven finns möjligtvis spår av ett streck som går nedåt till höger om huvud­staven och bildar en möjlig bindruna ṇ͡k, vars identifiering dock måste betraktas som osäker. Av runa 76 är huvudstaven tydligt bevarad och man ser möjliga spår av en enkelsidig n-bistav. Källström läser 76 som i. Jag läser alltså denna sekvens 75–76 med lite osäkerhet som kṇ eller ṇ͡kṇ. 77–78 ti är tydliga. 79–81 þim är tydliga, även om i-runan inte når upp till samma höjd som övriga huvudstavar och är något diagonal jäm­fört med övriga huvudstavar. Huvudstaven på m är skadad nedtill. Där­efter ett skiljetecken i form av två vittrade punkter :. 82 t är tydligt. 83 ị består av en vertikal stav som upptill är en tredjedel kortare än de övriga huvud­stavarna. 84 ḷ. Huvudstaven är tydlig. Spår av enkelsidig bistav upptill till höger. 85 ḅ / ṇ. Svärdström (SRI, 5: 249) läser en säker r-runa. Jag är där­emot inte lika säker. Den övre delen av bistaven ser ut att ha varit en ögla men är otydlig och av den nedre bistaven är bara början tydlig, där den anknyter till huvudstavens mitt. Runan ser ut att kunna vara ett b, vilket Källström också har föreslagit och även Säve (1863, 39) verkar ha läst så. Här tar min läsning slut, men Svärdström (SRI, 5: 249) identifierar ytter­ligare en runa (som skulle ha varit runa 86 i min numrering) som hon translittererar ọ och dessutom ett skiljetecken :. Den hypotetiska runan 86 är enligt min mening för osäker för att kunna translittereras. Möjligt­vis kan man se spår av mitten av en huvudstav men inte några säkra spår av bistavar. Källström rapporterar om spår av en dubbel­sidig stigande bistav, möjligtvis rester av ett ø. Säve (1863, 39) har ritat ett h. Till sist kan jag inte se det skiljetecken : som Svärdström (SRI, 5: 249) läser efter runa 86 (87 i hennes translitterering). Bugge (i Torin 1888, 21) hade på denna punkt före­slagit att läsa n (alltså runa 87 enligt min numrering), och Källström frågar sig om det i sekvensen 85–87 kan ha stått bø̣n, även om han själv bedömer n-runan vara mycket tveksam. En möjlighet som jag här vill lägga fram är att ristnings­spåren som verkar ha utgjort runa 86 och 87 i själva verket kan vara spår av inskriftens ram. På den nedre delen av gravhällen når inskriften nämligen inte hela vägen till kanten, utan monumentet har en nedre ram från vilken runorna börjar. I gravhällens övre del kan det ha funnits en motsvarande ram. I inskriftens första linje når runorna inte heller fram till hällens kant och stället där de slutar motsvarar ungefär punkten där resten av den antagna o- eller ø-runan (runa 86) finns i textens andra rad.

			Enligt den här föreslagna nyläsningen består Skärvum­inskriftens andra hälft alltså av treenighetsformeln på latin: in nomine patris et filii et spiritus sancti. De avslutande runorna þim:tịlḅ- är svårare att läsa och tolka med säker­het. Lösningen som Svärdström (SRI, 5: 248) föreslog, [le]tti(?) þem til ro, kan i alla fall avskrivas på grund av att hennes läsning --tti inte längre kan upprätt­hållas. Dessutom anser jag som nämnts att r-runan (runa 86) i den antagna sekvensen ro är mycket osäker och att ristnings­spåren efter runa 86 kanske egentligen kan vara rester av inskriftens övre ram. Slutligen vore det anmärkningsvärt, om inte omöjligt, om ett skilje­tecken, det enda som enligt min mening med säkerhet kan identifieras i inskriftens andra rad, skulle förekomma mitt i en sats, vilket alltså är fallet i Svärdströms tolkning: [le]tti(?) þem : til ro. Jag har emellertid ingen till­freds­ställande lösning för denna sekvens. När det gäller þim skulle man kunna tänka sig att þ-runan kunde stå för den latinska konjunktionen et, precis som i resten av inskriften. Jag har också funderat på om det bakom im kunde döljas en förkortning för amen, men en sådan förkortning är annars okänd i runmaterialet. Däremot förekommer AM, med eller utan för­kort­nings­tecken ovanför M, som förkortning för amen i inskrifter med det latinska alfabetet, t.ex. nr 45, 77, 152 och 167 i Gardell (1937). En parallell mellan dessa inskrifter och Skärvum­inskriften skulle dock förut­sätta att i-runan, som förvisso har en avvikande form jämfört med de övriga runorna, är ett felristat a eller har uppkommit genom en skada. Det finns också en möjlighet att þim:tịl fortfarande bör tolkas som þēm til, ”dem/honom till”, även om det fortfarande är oklart vad som följer denna sekvens. Dessutom är skrivningen i för /e/ från den äldre diftongen /ai/ ovanlig och, förutom i Vg 129, mig veterligt endast belagd i Sö 286 och U NOR1997;29F (Palumbo 2020, 116 tabell 5, 121 not 14). Om tolkningen ”dem/honom till” ändå skulle stämma, skulle treenighets­formeln kunna ingå i en uppmaning att läsa eller säga den för den döde eller de döda.6 En säkrare läsning av de runor som föregår in nomine skulle eventuellt kunna styrka eller försvaga detta antagande, men tyvärr är detta inskrifts­parti mycket svårläst. Svärdström (SRI, 5: 249) läser det som nämnts rasi---ụ--. Den första runan är dock osäker. Det som enligt min uppfattning kvarstår av bistaven är ett streck som från huvudstavens topp går diagonalt ner till höger och kanske vaga spår till höger om huvudstaven. Ser man dessa spår som medvetet huggna ristningsspår, kan det vara fråga om r eller b, men om det snarare handlar om naturliga fördjupningar kan runan teoretiskt vara ett l. Om detta senare alternativ skulle stämma, skulle vi här kunna ha början av en imperativform av verbet lesa (jfr formuleringen læsin : iðræʀ : bøniʀ på Sm 145), men detta är bara en gissning.

			

			Paralleller till Skärvuminskriftens formulering

			Att treenighetsformeln förekommer i en gravhällsinskrift är något mycket sällsynt. In nomine patris et filii et spiritus sancti, eller delar av den, före­kommer i tolv medeltida runinskrifter, varav fyra är fragmentariskt be­varade och därför något osäkra, och på det sättet är denna formel inte helt ovanlig i den medeltida runkorpusen (tabell 1).7 Ett slående faktum är emeller­tid att den, med undantag av just inskriften från Skärvum, aldrig an­vänds i gravinskrifter. Andra kristna böner eller delar av böner används i grav­inskrifter, främst Ave Maria, och vissa inskrifter uppmanar läsaren att säga Paternoster, men just treenighets­formeln belagd i Skärvum­inskriften är ett unikum bland runristade gravhällar.

			Inte heller bland de skandinaviska gravinskrifterna med latinska bok­stäver verkar denna formel ha använts särskilt ofta. Gardell (1937, 153 f.) nämner endast ett gravmonument vars inskrift avslutas med treenighets­formeln, nämligen en gravhäll från Husaby som dateras till början av 1300-talet (Gardell 1937, 200 f.),8 och enligt Lisbeth Imer (National­museet, Köpen­hamn, pers. kommentar per e-post den 16 februari 2024) före­ligger endast ett sådant exempel i Danmark, nämligen en gravinskrift Varpe­lev (Øst­sjælland) daterad mellan 1200-talets slut och 1300-talets början.9 Inga paralleller verkar finnas från Norge (Syrett 2002; Bollaert 2022).

			En kontroll i det medeltida epigrafiska materialet från Frankrike som date­ras mellan 750–1300 visar att denna formel, åtminstone i de inskrifter som hittills har utgivits i Corpus des inscriptions de la France médiévale, inte heller förekommer på grav­monument, men dock i andra typer av in­skrifter, exempelvis dedikations­inskrifter. Inte heller en sök­ning bland medel­tida och tidig­moderna inskrifter från tysk­språkiga områden regis­tre­rade i databasen Deutsche Inschriften Online ger några resultat av grav­inskrifter med denna formel. Användningen av treenig­hets­formeln i grav­inskrifter verkar alltså inte bara ha varit ovanlig i Skandinavien, utan även i vissa epigrafiska traditioner på kontinenten.

			Om man igen ser på det skandinaviska runmaterialet kan man lägga märke till att treenighetsformeln, med två undantag, ute­slutande förekommer ristad på föremål som har tolkats som amuletter. Det första undan­taget är alltså Skärvum­inskriften, medan det andra utgörs av ett run­ristat handtag av ett besman som hittades i Ribe (DR EM85;474B). Hand­taget skulle teoretiskt sett också ha kunnat återanvändas som amulett. Amu­letter kan nämligen ha olika utformningar och bestå av olika typer av material, och de definitioner av amulett som har använts i litteraturen utgår ofta från deras inskrifters antagna skyddande eller helande funktion (Steen­holt Olesen 2010, 162; DR, Text, sp. 774 f.).

			Treenighetsformeln ingår i en del böner, liturgiska riter och sakrament, där­under särskilt dopet, och den kopplas även till välsignelser och uttalas sam­tidigt som korstecknet utförs. Kopplingen mellan denna formel och väl­signelser kan förklara dess användning i runamuletter och samma funk­tion, alltså som välsignelse, kan ligga till grund för dess bruk i grav­inskriften från Skärvum. Den textuella parallellen mellan flera run­amu­letter och Skärvum­inskriften, bruket av latin och dessutom före­komsten av några ortografiska egenheter som nämns i det följande kan eventuellt tyda på att just en runamulett kan ha tjänat som förebild eller inspiration för den som avfattade Skärvuminskriftens text.

			

			Runlatin och Skärvumristarens ortografi

			Den skandinaviska runkorpusen omfattar flera hundra inskrifter som an­tingen endast är avfattade på latin eller innehåller delar på latin. Sättet på vil­ket dessa latinska texter är stavade med runor kan dock skilja sig avse­värt från inskrift till inskrift och spänner från felfritt latin som följer litte­rära stav­nings­konventioner till ortofona återgivningar av latinska ord och sekvenser som endast liknar latinska ord men som egentligen inte ger någon språk­lig mening.10 Vilka slutsatser kan man dra om ristaren från Skärvum, hans latinkunskaper och skriftnorm utifrån de skrivsätt som upp­visas?

			En analys av ristarens ortografi och språkkunskaper är naturligt be­häftad med många osäkerhetsmoment. Vi vet exempelvis inget om den exakta kontexten inom vilken inskriften producerades, om ristaren själv kompo­nerade texten eller om andra personer var involverade, t.ex. en beställare, en präst eller andra hantverkare, och om ristaren använde sig av en förlaga. Bruket av en tänkt förlaga har antagits i vissa fall där bestämda ristningsfel kan skyllas just avskrivnings­processen (se t.ex. Liestøl i NIyR, 6: 7, 58; Knirk 1998, 494), men vi kan i de allra flesta fall inte veta säkert hur avskrivningen har föregått, vem som ansvarade för för­lagan, vilka latinkunskaper den personen besatt, på vilket alfabet, runor eller bokstäver, förlagan var avfattad och om den också innehöll felaktiga eller avvikande skrivningar till att börja med. Dessutom vet vi lite om hur ristarna tillägnade sig sina latinkunskaper – t.ex. genom formell skolning eller inte, genom muntlig förmedling eller genom bruket av skrivna källor med bokstäver eller runor – och det empiriska underlag vi har till vårt för­fogande är ofta litet och inte alltid enkelt att tolka (se t.ex. Steenholt Olesen 2021, 98–101; Palumbo 2022, 79–81).

			Förutom dessa generella iakttagelser försvåras en bedömning av Skärvum­textens ortografi ytterligare av inskriftens dåliga skick, som gör att man inte alltid med säkerhet kan uttala sig om de skrivningar som före­kommer. Exempelvis verkar ordet nomine ha ristats med en i-runa i ändelsen, men det går inte att utesluta att en stingning har vittrat bort. Ett oväntat i verkar dock felaktigt ha ristats i början av samma ord, nịọminị, och på samma sätt har ordet spiritus ristats med en extra i-runa, d.v.s. spịirit͡us. Snarare än tecken på dålig latinkompetens kan det i båda fallen handla om ristningsfel. Som jag nämnde i min läsningsrapport ovan är avståndet mellan det första n:et och ị i nịọminị mycket knappt, och möj­ligt­vis har ristaren varit tvungen att rista ytterligare en runa för att bi­stavarna på o skulle få plats. På ett liknande sätt är avståndet mellan de två i-runorna i spịirit͡us minimalt, och eftersom det första i:et inte är helt rakt, kan det efterföljande i:et ses som en rättning. Andra förklaringar för dessa avvikande skrivningar är möjliga, som exempelvis felaktig av­skriv­ning från en förlaga – felläsning av minimer i fallet nịọminị? – vilket då skulle förutsätta mindre säkra latinkunskaper, men de ovan nämnda epi­grafiska observationerna gör att jag lutar åt att tolka dessa skrivningar som beroende på ett mindre säkert utförande av runorna.

			En skrivning som däremot kan tolkas som ett avvikande från förväntade skriv­konventioner utgörs av återgivningen av ordet sancti, vilket jag har trans­littererat sakṇti. Sådana omvända skrivningar kan återspegla ett uttal av /kn/ som [ŋ:], på ett liknande sätt som omkastning av n och g kan vara tecken på att /gn/ uttalades [ŋ:] i fall som 〈vang〉 istället för 〈vagn〉 (Wessén 1968, § 22) eller skrivningen ingi-… för ignibus (Vg 264; se Palumbo 2020, 194). Stöd för en sådan förklaring av skrivningen kṇ i sancti går att hitta i ortofona realiseringar av samma sekvens där k-runan helt har uteslutits, exempelvis santo (N 345), santi (N 614) och santafịsetur sancti­ficetur (N 615) med flera. Även om sekvensen sakṇti inte kan be­traktas som en ortofon skrivning, kan den alltså ändå vara betingad av hur ordet sancti uttalades.  Samtidigt är denna del av inskriften, som många andra, svårläst och det går inte att helt utesluta andra läsningar, till exempel saṇ͡kṇti, vilket kunde tolkas som rättning av en avvikande skriv­ning, eller sa͡ṇkiti, som Källström (opublicerade fältanteckningar) före­slår. I detta sistnämnda fall skulle vi inte längre ha att göra med en fone­tisk betingad skrivning, utan med en normenlig sådan med undantag av en felristad i-runa efter k, möjligtvis menad som huvudstaven till ett t som dock ristats för nära k-runan (jfr de ovannämnda fallen av nịọminị och spịirit͡us). Alternativt skulle i-runan kunna tolkas som en epentetisk vokal i konsonant­klustret.

			Intressant nog blandar Skärvumristaren skrivpraktiker som är typiska för run­traditionen med andra som helt tydligt har anknytningar till latinska konventioner. Spår av traditionellt runska konventioner ser vi i sekvensen spịirit͡us| |sakṇti, där bara ett s har ristats mellan två ord som slutar resp. börjar med ett ljud som kan representeras av samma runa. På helt mot­satt sätt gör ristaren i sekvensen in nịọminị, där han ristar två n-runor i ett fall där bara ett n, enligt den ovan nämnda konventionen, hade räckt. Det är också intressant att notera, som jag gjorde ovan i läsnings­rapporten, att ristaren verkar ha lämnat ett mellanrum mellan in och nomine. Mellanrum som ett sätt att separera ord är något mycket ovanligt i runinskrifter och egentligen också i inskrifter med latinska bokstäver (se t.ex. Bollaert 2022, 140–144 om det norska materialet). I fall där denna praktik anses ha använts medvetet, har den antagits ha sitt ursprung i hand­skrifts­konventioner (Knirk 1998, 493; Bollaert 2022, 140 f.).11

			Ytterligare en ortografisk praktik som Skärvumristaren använder och som är värd en kommentar är dubbelskrivning, i detta fall av en vokal, i ordet filii filii. Dubbelskrivning är som bekant ett sällsynt fenomen i run­inskrifter, men dubbelskrivning av långa konsonanter blir allt vanligare under medeltiden, även om den aldrig slog helt igenom (Palumbo 2020, 215 f.). Långa vokaler dubbelskrivs i princip aldrig i runinskrifter, men genitiv­formen av latinska maskulina substantiv, för det mesta filius samt ett par personnamn, uppvisar en viss variation, nämligen i i sju belägg12 och ii i sex belägg.13 Det faktum att Skärvumristaren använder sig av en sådan konvention tyder på att han var väl förtrogen med (vissa) latinska skrivnormer som han kan tänkas ha tillägnat sig genom bekant­skap med hand­skrifts­material eller inskrifter, om det inte beror på en möjlig förlaga.

			Slutligen utmärker sig Skärvumristaren på grund av ytterligare en mycket sällsynt skrivkonvention, nämligen att han använder enskilda þ-runor som förkortning för den latinska konjunktionen et. Mig veterligt före­kommer detta skrivsätt med säkerhet i endast en annan inskrift i hela run­korpusen, nämligen i inskriften på en runamulett från Visby (G 345). Amu­letten har formen av ett kors, den dateras till 1300-talet och bär en ganska lång inskrift med en invokation till sankta Maria, aposteln Jakobs moder, sankta Maria Magdalena, sankta Salome och möjligtvis sankta Katarina: intesede pro nobis semper : þ : sancta maria mater iacobi apostuli : þ : sancta maria maggalena : þ : salumee : þ : sancta caeri, Intercede pro nobis semper et sancta Maria, mater Jacobi apostuli, et sancta Maria Magdalena et Salome et sancta Catarina(?). I inskriften från Visby omges varje þ av två skiljetecken, vilket inte är fallet på gravhällen från Skärvum, men annars handlar det om samma förkortning. Ytterligare ett möj­ligt fall återfinns i en grönländsk inskrift, GR 43 (Imer 2017, 296), i en sekvens som Imer läser och tolkar iley : þ : elon, Eloi(?) … Elon. Runan þ skulle möjligtvis kunna tolkas på samma sätt som på Visbyamuletten och Skärvum­inskriften, nämligen som en förkortning för et. Ett annat alter­nativ är att den ska tolkas som en förkortning för Dominus.

			Ordet et förekommer i flera runinskrifter återgivet som æþ, vilket är en ortofon skrivning betingad av en försvagning av /t/ i slutljud (Stotz 1996, 228 f.; Knirk 1998, 490). Vid några tillfällen återges et som en bind­runa, antingen æ͡þ, æ͡t, e͡þ eller e͡t.14 Bruket av þ för et i Skärvum­inskriften och i amuletten från Visby kan möjligtvis ses som en relaterad praktik, där man har gått från en ligatur till en förkortning. När det gäller den got­ländska amuletten har man antagit att bruket av förkortnings­tecken för et i den latinska handskriften kan ha fungerat som modell för denna an­vänd­ning av þ-runan (Gustavson i SRI, 12.2, s. 25 i den opublicerade artikeln om runinskrifter från Visby stad), vilket inte är en omöjlighet, och samma förklaring skulle kunna gälla Skärvuminskriften. Värt att ändå påpeka är det faktum att et också förekommer förkortat i inskrifter med latinska bokstäver (se t.ex. Syrett 2002, 65) och att dessa ristare därför kan ha hämtat inspiration från endera källtypen.

			Det som bland annat är intressant med användningen av þ för et är att det rör sig om en skriftspråklig konvention där kopplingen till ordets uttal förloras, samtidigt som förkortningen þ härstammar från en ortofon skriv­ning. Man har alltså skapat ett rent skriftspråkligt skrivsätt som inne­håller en ortofon skrivning. Detta har relevans för den koppling som man tidigare har gjort mellan ortofona skrivningar och hur ristare antas ha lärt sig latin samt nivån på deras latinkunskaper.

			I flera tidigare studier har man på olika sätt försökt dra slutsatser om ristarnas latinkunskaper utifrån stavningen av latinska ord. I denna fråga har särskilt ortofona skrivningar fått uppmärksamhet och tolkats som tecken på brist på formell skolning i latin och att ristarna förvärvade sina språk­kunskaper muntligt, och att de alltså återgav i skrift det latin de hade hört uppläst eller sjunget i kyrkan (se t.ex. Knirk 1998, 490 f.).

			I andra sammanhang har jag (Palumbo 2022, 199–203) argumenterat för att denna inte är den enda möjliga tolkningen av ortofona skrivningar av latinska ord och att vissa inskrifter tyder på helt andra förhållanden. Bland annat kan ortofona skrivningar förekomma i inskrifter där det latin som återges med runor är felfritt, de kan förekomma tillsammans med skriv­konventioner som är tydligt influerade av latinska skriv­konventioner (som dubbel­skrivningen av långa konsonanter), och de kan uppträda i inskrifter som även innehåller delar på latin och med latinska bokstäver som, i motsats till runska ortofona skrivsätt, följer den förväntade litterära skrift­normen. Vi vet lite om hur runristare skolades i runskrift i allmänhet (se Gustavson 2013) och i latin i synnerhet, men på en generell nivå fram­står det som rimligt att anta att professionella ristare som ansvarade för monu­mentala inskrifter fick en formell skolning i det latinska formel­gods de hade behov för i sina arbetsuppgifter. Dessa iakttagelser tyder på att vissa ristare lärde sig latin i formella kontexter även om de använde sig av ortofona skrivningar, och att dessa skrivningars före­komst också kan förklaras med att inlärningen skedde genom texter som inte nöd­vändigt­vis följde den vedertagna latinska skriftnormen utan en runsk skrivkonvention. Det är också möjligt att dessa val bör tolkas sociolingvistiskt, det vill säga att sociokulturella överväganden exempelvis knutna till identitet, kulturell tillhörighet och skrivpraktikers symbolvärde gjorde att ristarna valde dessa konventioner istället för den latinska normen när de producerade texter på latin med runor (se också Palumbo 2022, 203).15

			Ortografin i inskriften från Skärvum pekar åt samma håll. I förkort­ningen av det latinska ordet et med þ baserar sig ristaren på en ortofon åter­givning av et samtidigt som han följer en konvention som är rent skrift­språklig och som alltså måste ha förmedlats i en inlärnings­kontext som hade skriften som medium. Dessutom är latinet i resten av inskriften i stort sett felfritt och ett skrivsätt som filii för filii tyder på förtrogenhet med latinska skriftnormer snarare än på en ”muntlig” inlärning av latin.

			

			Med Peter Kochs och Wulf Oesterreichers termer (1985) kunde man säga att vi här inte har att göra med enkel Verschriftung, eller medial skrift­lighet (Mertzlufft 2006; Bianchi 2010, 32), alltså ett byte av medium från det muntliga till det skriftliga, utan med Verschriftlichung, det vill säga konceptuell skriftlighet som bland annat innebär ”utvecklingen av skrift­språkliga idiom med skriftspecifika uttrycksmedel” (Bianchi 2010, 33, med hänvisning till Oesterreicher 1993, 272–280). Detta tyder på att det vi uppfattar som ortofona skrivningar kunde utgöra en runsk skriv­konvention i sin egen rätt, istället för att endast vara en muntligt präglad förvanskning av en litterär latinsk norm.

			Slutord

			Inskriften på gravhällen från Skärvum har vållat många svårigheter för alla forskare som har arbetat med den, då dess dåliga bevarandeskick för­svårar läsningen och tolkningen avsevärt. I denna artikel har jag pre­sen­terat en nyläsning och nytolkning av inskriftens andra hälft. Till skillnad från tidigare förslag innebär denna nyläsning att denna del av inskriften är helt avfattad på latin och består av treenighetsformeln in nomine patris et filii et spiritus sancti.

			Den medeltida runkorpusen har nu alltså utökats med ytterligare en run­inskrift på latin. Även om resten av texten inte är helt läst eller tolkat är det dessutom sannolikt att inskriften är flerspråkig, då dess början verkar vara avfattad på fornsvenska. I många runinskrifter som innehåller delar på latin är dessa mycket korta och formelartade, ibland begränsade till enstaka ord. Det nytolkade partiet på Skärvumhällen är förvisso också formel­artat, men det är långt nog för att vi ska kunna dra en del tentativa slut­satser om dåtidens textkultur samt ristarens – eller hans miljös – latin­kunskaper och skrivkonventioner.

			Skärvuminskriften utgör också ytterligare ett exempel på treenig­hets­formeln i runinskrifter och ger oss dessutom ny kunskap om det formel­gods som användes i gravinskrifter under svensk medeltid. Tre­enig­hets­formeln förekommer nämligen inte i några andra skandi­naviska grav­inskrifter med runor. Den verkar inte heller ha varit vanligt före­kom­mande i gravinskrifter med latinska bokstäver, och Gardell (1937, 153 f., 200 f.) anger endast ett sådant exempel, en gravinskrift från Husaby i Väster­götland som är daterad till 1300-talets början. Om det finns en kopp­ling mellan dessa två gravhällar är svårt att säga, bland annat efter­som det går hundra år mellan deras antagna dateringar, men det är i alla fall anmärk­ningsvärt att de enda två exempel på grav­inskrifter som avslutas med tre­enighets­formeln har hittats i samma område. Värt att nämna är att Skärvum dessutom befinner sig i ett område runt Falköping som sedan tidigare är känt för en nästan unik tvåspråkig och tvåskriftlig epi­grafisk tradition, där fornsvenska, latin, runor och bokstäver användes flitigt vid sidan av varandra och samtidigt i samma texter (Blennow och Palumbo 2021; 2022). Den nya tolkningen som presenterats här gör att vi nu har blivit varse om ytterligare en pusselbit av detta flerspråkiga epi­grafiska område.

			När det gäller användningen av treenighetsformeln har Skärvum­inskriften paralleller i runamuletter, där denna formel före­kommer flera gånger. En möjlighet, som dock är svår att bevisa, är att just en runamulett kan ha tjänat som förebild eller inspiration för den som avfattade Skärvum­inskrif­tens text.

			Även om många osäkerhetsmoment är kopplade till analyser av ristarnas ortografi och språkkunskaper, har jag argumenterat för att en studie av denna texts ortografi visar att ristaren besatt tillräckligt goda färdigheter i latin att han kunde producera en i stort sett felfri latinsk text. Några av­vikelser som förekommer i inskriften, nịọminị för nomine och spịirit͡us för spiritus, har jag förklarat vara av epigrafisk natur och kan enligt min mening skyllas ristningsfel snarare än dåliga språkkunskaper. Eventuellt kan sakṇti (alternativt san͡ḳṇti eller sa͡ṇkiti) vara en skrivning påverkad av ordets uttal. Däremot visar ett skrivsätt som filii för filii att ristaren var väl förtrogen med (vissa) latinska skrivkonventioner. För övrigt använder Skärvum­ristaren en nästan unik återgivning av et med en enskild þ-runa. På denna punkt har denna inskrift ytterligare en parallell i en run­amulett från Visby (G 345). Det handlar alltså om en förkortning som baseras på en ortofon skrivning, det vill säga eþ eller æþ. Jag har tolkat denna för­kort­ning som ett tecken på konceptuell skriftlighet på latin med runor samt som ett motbevis till att ortofona skrivningar måste förklaras med brist på skolning i latin eller dåliga språkfärdigheter. Däremot ser jag det som ett ytterligare tecken på att ortofona skrivningar kunde utgöra en runsk skriv­konvention som ristarna, särskilt professionella sådana, har kunnat tillägna sig i en formell skolningskontext, och inte nödvändigt­vis som ett bevis på en ”muntlig” inlärning av latin.

			

			Förkortningar och bibliografi

			Bianchi, Marco. 2010. Runor som resurs: Vikingatida skriftkultur i Uppland och Söder­manland. Runrön, 20. Uppsala.

			Blennow, Anna, och Alessandro Palumbo. 2021. ”At the Crossroads between Script Cultures: The Runic and Latin Epigraphic Areas of Västergötland.” I The Mean­ing of Media: Texts and Materiality in Medieval Scandinavia, red. Anna Catharina Horn och Karl G. Johansson, 39–69. Modes of Modification, 1. Berlin och Boston.

			—. 2022. ”Epigrafiska områden i medeltidens Västergötland: Ett samspel mellan latinsk och runsk skriftkultur.” Fornvännen 117.3: 181–197.

			Bollaert, Johan. 2022. ”Visuality and Literacy in the Medieval Epigraphy of Nor­way.” Doktorsavhandling (opublicerad), Universitetet i Oslo.

			Corpus des inscriptions de la France médiévale. Red. Robert Favreau, Jean Michaud, Cécile Treffort, Vincent Debiais och Estelle Ingrand-Varenne. 26 vol. Poitiers (CESCM) och Paris (CNRS), 1974–2016.

			Deutsche Inschriften Online. https://www.inschriften.net. Besökt 16 feb. 2024.

			DR + nr = inskrift publicerad i Danmarks Runeindskrifter, av Lis Jacobsen och Erik Moltke, 3 vol.: Text; Atlas; Registre (København, 1941–1942).

			DR Aarb = inskrift publicerad i Aarbøger for Nordisk Oldkyndighed og Historie 1986. København.

			DR AUD1995;283 = inskrift publicerad i Arkæologiske udgravninger i Danmark 1995 (1996): 283.

			DR EM85;474B = inskrift publicerad på s. 474 i Erik Moltke, Runes and Their Origin, Denmark and Elsewhere (Copenhagen, 1985).

			DR NOR1999;21 = inskrift publicerad i Nytt om runer 14: 21.

			G + nr = inskrift publicerad i Gotlands runinskrifter, d.v.s. SRI, 11–12. Nummer över G 222 återfinns i Helmer Gustavson och Thorgunn Snædal, manus till Got­lands runinskrifter, del 3. https://www.raa.se/kulturarv/runor-och-runstenar/digitala-sveriges-runinskrifter/gotlands-runinskrifter-3/

			Gardell, Sölve. 1937. Gravmonument från Sveriges medeltid: Typologi och kronologi, vol. 1: Text. Göteborg.

			GR + nr = signum i Samnordisk runtextdatabas för inskrifter från Grönland, se­nast publicerade i Imer 2017.

			Gustavson, Helmer. 1994a. ”Latin and Runes in Scandinavian Runic Inscriptions.” I Runische Schriftkultur in kontinental-skandinavischer und -angelsächischer Wechsel­beziehung: Internationales Symposium in der Werner-Reimers-Stiftung vom 24.-27. Juni 1992 in Bad Homburg, red. Klaus Düwel, 313–327. Ergänzungs­bände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 10. Berlin och Boston.

			

			
					1994b. ”Runsk latinitet.” I Medeltida skrift- och språkkultur: Nordisk medeltids­literacy i ett diglossiskt och digrafiskt perspektiv II: Nio föreläsningar från ett symposium i Stockholm våren 1992, red. Inger Lindell, 61–77. Runica et Mediæ­valia, Opuscula, 2. Stockholm.

					1995. ”Coincidentia oppositorum – Latin med Runor: Några grafematiska och fonematiska iakttagelser.” I Symbolae septentrionales: Latin Studies Presented to Jan Öberg, red. Monika Asztalos och Claes Gejrot, 203–215. Runica et Mediævalia, Scripta Minora, 2. Stockholm.

					2013. ”Lära sig och lära ut runor – med hjälp av futharken?” Situne Dei 2013: 31–40.

			

			Hjärne, Erland. 1946. ”Märke, män och mästare: Några ord om runristningen på Hogränstenen.” Saga och sed 1945: 43–70.

			Imer, Lisbeth. 2017. Peasants and Prayers: The Inscriptions of Norse Greenland. Publications from the National Museum, Studies in Archaeology and History, 25. Odense.

			Janzén, Assar. 1941. ”Grolandastenen.” Göteborgs högskolas årsskrift 47.15: 1–44.

			Jungner, Hugo. 1939. Opublicerat fältprotokoll. Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet, Stockholm.

			Kleivane, Elise. 2019. ”To menn og ‘Ave Maria’ i Hamarkaupangen.” Maal og Minne 2: 69–99.

			Knirk, James E. 1998. ”Runic Inscriptions Containing Latin in Norway.” I Runen­inschriften als Quellen interdisziplinärer Forschung: Abhandlungen des vierten interna­tionalen Symposiums über Runen und Runeninschriften in Göttingen vom 4.–9. August 1995, red. Klaus Düwel, 476–507. Ergänzungsbände zum Real­lexikon der Germanischen Altertumskunde, 15. Berlin.

			Koch, Peter, och Wulf Oesterreicher. 1985. ”Sprache der Nähe – Sprache der Distanz: Mündlichkeit und Schriftlichkeit im Spannungsfeld von Sprachtheorie und Sprachgeschichte.” Romanistisches Jahrbuch 36: 15–43.

			Källström, Magnus. 2018. ”Haraldær stenmæstari – Haraldus magister: A Case Study on the Interaction between Runes and Roman Script.” I Epigraphy in an Inter­medial Context, red. Alessia Bauer, Elise Kleivane och Terje Spurkland, 59–74. Dublin.

			Lindquist, Ivar. 1940. Religiösa runtexter 2: Sparlösa-stenen: Ett svenskt run­monu­ment från Karl den stores tid, upptäckt 1937: Ett tydningsförslag. Skrifter utgivna av Veten­skapssocieteten i Lund, 24. Lund.

			Mertzlufft, Christine. 2006. ”Syntaktiska, pragmatiska och lexikala strukturer i tyska och svenska myndighetstexter.” I Svenskans beskrivning, vol. 28: För­hand­lingar vid tjugoåttonde sammankomsten för svenskans beskrivning, Örebro den 14–15 oktober 2005, red. Per Ledin, Lena Lind Palicki, Christina Melin, Gunvor Nils­son, Karolina Widernäs och Håkan Åbrink, 235–245. Örebro.

			N + nr = inskrift publicerad i NIyR.

			N A + nr = signum i Samnordisk runtextdatabas för inskrifter registrerade i A-serien i Runearkivet, Kulturhistorisk museum, Oslo.

			N B + nr = signum i Samnordisk runtextdatabas för inskrifter registrerade i B-serien i Runearkivet, Kulturhistorisk museum, Oslo.

			NIyR = Norges innskrifter med de yngre runer. Av Magnus Olsen et al. 6 vol. hittills. Oslo, 1941 ff.

			

			Oesterreicher, Wulf. 1993. ”Verschriftung und Verschriftlichung im Kontext medialer und konzeptioneller Schriftlichkeit.” I Schriftlichkeit im frühen Mittel­alter, red. Ursula Schäfer, 267–292. Script-Oralia, 53. Tübingen.

			Palumbo, Alessandro. 2017. Opublicerade fältanteckningar.

			
					2020. Skriftsystem i förändring: En grafematisk studie av de svenska medeltida run­inskrifterna. Runrön, 23. Uppsala.

					2022. ”How Latin Is Runic Latin? Thoughts on the Influence of Latin Writing on Medieval Runic Orthography.” I Vergleichende Studien zur runischen Graphe­matik. Methodische Ansätze und digitale Umsetzung, red. Edith Marold och Christiane Zimmermann, 177–218. Runrön, 25. Uppsala.

					2023. ”Analysing Bilingualism and Biscriptality in Medieval Scandinavian Epi­graphic Sources: A Sociolinguistic Approach.” Journal of Historical Socio­linguistics 9.1: 69–96.

			

			Spurkland, Terje. 2004. ”Literacy and ‘Runacy’ in Medieval Scandinavia.” I Scandi­navia and Europe 800–1350: Contact, Conflict and Co-Existence, red. Jonathan Adams och Katherine Holman, 333–344. Medieval Texts and Cultures of Northern Europe, 4. Turnhout.

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare; publicerade av Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff. 

			SRI, 2 = Östergötlands runinskrifter, av Erik Brate (1911–1918).

			SRI, 5 = Västergötlands runinskrifter, av Hugo Jungner och Elisabeth Svärdström (1940–1970). 

			SRI, 11–12 = Gotlands runinskrifter, del 1 (vol. 11) av Sven B. F. Jansson och Elias Wessén (1962); del 2 (vol. 12[.1]) av Elisabeth Svärdström (1978). Preliminära artiklar till del 3 (12.2), G 223–393, av Helmer Gustavson och Thorgunn Snædal, tillgängliga på Riksantikvarieämbetets webbsida: https://www.raa.se/kulturarv/runor-och-runstenar/digitala-sveriges-runinskrifter/gotlands-runinskrifter-3 

			Steenholt Olesen, Rikke. 2007. ”Fra biarghrúnar til Ave sanctissima Maria: Studier i danske runeindskrifter fra middelalderen.” Doktorsavhandling (opublicerad). København.

			
					2010. ”Runic Amulets from Medieval Denmark.” Futhark: International Jour­nal of Runic Studies 1: 161–176. 

					2021. ”Medieval Runic Latin in an Urban Perspective.” I Urban Literacy in the Nordic Middle Ages, red. Kasper H. Andersen, Jeppe Büchert Netterstrøm, Lis­beth M. Imer, Bjørn Poulsen och Rikke Steenholt Olesen, 69–103. Utrecht Studies in Medieval Literacy, 53. Turnhout.

			

			Stotz, Peter. 1996. Handbuch zur lateinischen Sprache des Mittelalters, vol. 3: Laut­lehre. Handbuch der Altertumswissenschaft, 2.5. München.

			Syrett, Martin. 2002. The Roman-Alphabet Inscriptions of Medieval Trondheim. 2 vol. Senter for middelalderstudier, 13. Trondheim.

			Säve, Per Arvid. 1863. Per Arvid Säves berättelse för 1863 rörande Västergötland, Sig­tuna och Gotland. Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet, Stockholm.

			

			
					1873. ”Utdrag af Antiqvitets-Intendenten P. A. Säves afgifna berättelse för år 1863.” Antiqvarisk tidskrift för Sverige 3: 113–150.

			

			Sö AA29;8 = inskrift publicerad i Elisabeth Svärdström, Nyköpingsstaven och de medel­tida kalenderrunorna. Antikvariskt arkiv, 29. (Stockholm, 1966.)

			Tarsi, Matteo. 2019. “Towards a Phonology of Scandinavian Latin Runic In­scrip­tions: A Corpus-Based Analysis.” Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 59.1–4: 85–96.

			Torin, Karl. 1888. Westergötlands runinskrifter. Lidköping.

			U NOR[årtal] = inskrift publicerad i Nytt om runer 1‒19 (Oslo, 1986‒2004 [publ. 2006]).

			Vg + nr = inskrift publicerad i Västergötlands runinskrifter, d.v.s. SRI, 5.

			Wessén, Elias. 1968. Svensk språkhistoria, vol. 1: Ljudlära och ordböjningslära. Stock­holm.

			Zilmer, Kristel. Manus. Preliminära opublicerade läsningsrapporter om run­inskrifter på amuletterna C63008 Brår, Tønsberg, och C63014 Skøien Nordre, Vestby.

			Ög + nr = inskrift publicerad i Östergötlands runinskrifter, d.v.s. SRI, 2.

			Öl Jonsson2013;8 = inskrift publicerad på s. 8 i Eeva Jonsson, En rik handelsmans silver­skatt (Stockholm, 2013).

			English summary

			Latin in Runic Inscriptions 
and a New Interpretation of the Grave Slab from Skärvum (Vg 129)

			A grave slab from Skärvum church in Västergötland, Sweden (Vg 129) bears a runic inscription which has proved to be challenging to read and interpret satis­factorily. The inscription consists of two lines of runes, most of which are severely damaged. The most recent attempt at reading and interpretation was made by Elisa­beth Svärdström in the corpus edition Sveriges runinskrifter (SRI, 5: 248). How­ever, she only provides a transcription and a translation of the beginning and the end of the text:

			
				
					[image: ]
				

			

			
				
					[image: ]
				

			

			Æskell læt sten þe[nna] … [le]tti(?) þem til ro.

			’Eskil had this stone (made) … may give him (them) peace.’

			

			The present article proposes a new reading and interpretation of the inscription’s sec­ond line. Contrary to previous assumptions that the sequence was inscribed in the vernacular, a new examination of the text reveals that this part is in fact in Latin and consists of the trinitarian formula:

			
				
					[image: ]
				

			

			in nomine patris et filii et spiritus sancti …

			The newly interpreted runic sequence on the grave slab from Skärvum reveals a number of remarkable features that make this inscription valuable for our under­standing of the runic textual culture of medieval Scandinavia and of the rendering of Latin in runes.

			Vg 129 represents a unique instance of a runic funerary inscription featuring the trinitarian formula, with only two comparable examples found in Roman alpha­bet funerary inscriptions from medieval Scandinavia: one in the vicinity of Skärvum, namely from Husaby in Västergötland, and a second one in Varpelev in Øst­sjælland, Denmark. The use of in nomine patris … in Scandinavian funerary inscrip­tions is thus a rare phenomenon. Searches in the French and German epi­graphic databases Corpus des inscriptions de la France médiévale and Deutsche Inschriften Online reveal no further examples of funerary monuments with this for­mula. By contrast, several runic amulets (and amulets bearing Roman letters) feature the trinitarian formula. On the basis of these parallels, a connection be­tween Vg 129 and amulet inscriptions is suggested, as a runic amulet may have been the inspiration for the inscriber from Skärvum to use that formula.

			An orthographic analysis of Vg 129 reveals the inscriber’s adeptness with Latin writing conventions, showcasing an almost error-free Latin text. Also the spel­ling filii for filii, i.e. with a doubling of the final i-rune, reveals familiarity with (at least some) Latin orthographic norms. An additional feature consistent with this inter­pretation is the possible use of a space as word separator between in and nịọminị.

			Another distinctive feature of this inscriptions is the use of a single þ-rune to abbreviate the Latin word et, a practice with a single parallel found in a late medi­eval runic amulet from Gotland (G 345, Visby). Equally noteworthy in this context is the use of an orthophonic spelling (æþ or eþ) to create a Latin ab­bre­viation, which is in itself a purely written convention detached from the word’s pro­nun­ciation. It is here argued that this particular practice, along with other features of the Latin text from Skärvum and observations derived from the wider runic corpus, challenge conventional understanding of orthophonic spellings as merely distorted representations of a Latin literate norm by unschooled inscribers who had learnt Latin by ear. Instead, orthophonic spellings may in some cases be seen as distinct conventions of runic writing, reflecting a heightened level of literate awareness.

			

			
				
						1 I denna artikel translittereras runinskrifter i fetstil och följande konventioner följs: osäkert lästa runor markeras med en punkt under (t.ex. æ̣), oläsbara runor markeras med ett bindestreck (-), lakuner bestående av ett ospecificerat antal runor markeras med tre punkter (…), bindrunor markeras med en båge (t.ex. a͡þ), symbolen ¶ markerar radbyte, och | | markerar att samma runa ska läsas två gånger (t.ex. s| |s). Normaliserad text står i kursiv.


						2 Här följer jag både i translittereringen och normaliseringen de konventioner som Torin (1888, 23, 26 f.) använder. Bokstaven ú i Þúrs i normaliseringen uppträder hos Torin som ett v med accent.


						3 I translittereringen här delas inskriftens två rader, vilket inte görs i Sveriges runinskrifter.


						4 Tyvärr har jag även efter upprepade undersökningar inte lyckats åstadkomma en väsent­ligt säkrare läsning av inskriftens nedre rad och av de första runorna i den övre raden, var­för jag här har valt att endast behandla inskriftens slut, för vilken jag menar att jag har kom­mit fram till en bättre lösning än tidigare granskare. Detta innebär emellertid inte att jag nöd­vändigt­vis på alla punkter är enig med tidigare läsningar av resten av inskriften.


						5 En annan möjlighet, för vilken jag tackar en av de anonyma granskarna, är att in inte ska upp­fattas som prepositionen in utan som slutet på ett föregående ord och att nịọminị är en fel­rist­ning för inomini som ensamt kan stå för in nomine, alltså med en om­kast­ning av de första två runorna och en dubbelläsning av n-runan (jfr DR 410 och G 278). Fel­rist­ningen ni för in skulle kunna bero på en felläsning av minimer i en handskriven källa med latinska bok­stäver. Osäkerhetsmoment är dock också förknippade med detta förslag. För det första kan vi inte med säkerhet läsa vad som föregår nịọminị. För det andra gör hypo­tesen om att n-runan ska dubbelläsas, att en omkastning av in till ni, enligt mig, blir mindre sanno­lik, eftersom n-runan som skulle dubbelläsas då skulle förekomma initialt på grund av omkast­ningen.


						6 Jag tackar en av de anonyma granskarna för detta förslag.


						7 Förutom i inskrifterna i tabell 1 förekommer (delar av) treenighetsformeln i två norska opubli­cerade amulettinskrifter, nämligen C63008 Brår, Tønsberg, och C63014 Skøien Nordre, Vestby (Zilmer manus).


						8 Gravinskriften från Husaby lyder: [Hic iacet] …oar et uxor eius Helena. Req(ui)escant i(n) pace. A(men). In nomine patris et filii et spiritus [sancti], ’Här ligger … och hans hustru Helena. Må de vila i frid. Amen. I Faderns och Sonens och den helige Andes namn.’


						9 Gravinskriften från Varpelev lyder: In nomine patris et filii et spiritus sancti. Hic iacent [sic] dominus Herlogus. Hic iacet d[omi]n[u]s Nicolu[s] quondam camerarius et d[omin]a Cecilia uxor eius, dominus Petrus filius suus, domina Kathelug, ’I Faderns och Sonens och den helige Andes namn. Här ligger herr Herlug. Här ligger herr Niels, tidigare kammarmästare och fru Cecilia, hans hustru, herr Peder, hans son, fru Kathellug.’


						10 Många studier har ägnats åt ortografiska aspekter av latinet skrivet med runor, bland annat Gustavson 1994a; 1994b; 1995; Knirk 1998; Steenholt Olesen 2007, 38–41; 2021; Käll­ström 2018; Kleivane 2019; Tarsi 2019; Palumbo 2022; 2023.


						11 Som nämnts i not 5 ovan kan in möjligtvis tolkas som slutet av ett föregående ord och nịọminị som en felristning för in nomine med dubbelläsning av n. Oavsett tyder det stora tom­rummet mellan in och nịọminị på att ristaren har använt mellanrum mellan två ord, vilka dessa nu må vara.


						12 Sekvensen filii förekommer i DR Aarb1987;205, DR EM85;474B, DR NOR1999;21, GR 12, Sö AA29;8 (där även ett fall en enkelskriven i-runa förekommer i edigi Egidii) och Ög 248 samt ambrosii Ambrosii i G 194.


						13 Sekvensen fili förekommer i DR 410, G 278, IS RunaIslandi59, N 345 och N 632 samt egidi Egidii i Sö AA29;8, som också visar exempel på dubbelskrivning av i i filii.


						14 Inget av dessa skrivsätt är särskilt vanligt, men æ͡þ är i alla fall den oftast förekom­mande och är belagt i sex inskrifter (DR Aarb1987;196, DR NOR1999;21, N 142 †, N 632 och N 633 samt en opublicerad amulettinskrift C63014 Skøien Nordre, Vestby), e͡t upp­träder i tre inskrifter (N 248, N 306, N B619), medan æ͡t och e͡þ förekommer i en inskrift var (DR Aarb1987;205 resp. GR 56). Ytterligare ett möjligt fastän osäkert belägg på æ͡t eller e͡t kan finnas i den skadade och ännu opublicerade amulettinskriften C63008 Brår, Tønsberg.


						15 Även Spurkland (2004, 337) uttrycker en viss skepsis om slutsatsen att ristare som produ­cerade ortofona skrivningar endast påverkades av det latin de hörde. Han argumenterar dock annorlunda än jag, nämligen att skillnaderna i skrivsätten mellan olika runinskrifter på latin då hade varit större. Variationen i stavningen inom korpusen av runinskrifter på latin skulle behöva kartläggas noggrannare för att kunna testa en sådan hypotes. Steenholt Olesen (2021, 77) är inne på samma tankegångar: ”The overall impression of ’orthophonic spellings’, however, is that they are simply too homogeneous to be the result of random individuals rendering something they knew only by ear.”


				

			
		

		
			Figurer

		

		
			
					Foto av den runristade gravhällen från Skärvum kyrka, Vg 129. Foto: H. Faith-Ell; Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet, Stockholm (Public Domain).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Avritning av inskrifter från Skärvum (P. A. Säve 1863, 39).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Utdrag ur Hugo Jungners fältprotokoll (1939, 94).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Foto av de två fragmenten av gravhällen från Skärvum kyrka. Foto: Alessandro Palumbo.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Avritning av Skärvuminskriftens övre rad. Avritning: Alessandro Palumbo.

			

		

		
			Tabell

		

		
			
					Runinskrifter som innehåller hela eller delar av formeln In nomine patris et filii et spiritus sancti. Translittereringar är hämtade från Samnordisk runtextdatabas men också kontrollerade mot själva källorna. Där databasen har ett generiskt skiljetecken ⁓ används här de skiljetecken som faktiskt förekommer i inskrifterna. Där databasen har ^ för bindrunor används här överskrivna bågar istället. Framhävningar i rött är mina egna.

			

		

		
			
				
					
					
					
					
					
				
				
					
							
							Signum

						
							
							Fyndplats

						
							
							Datering

						
							
							Föremål

						
							
							Translitterering (utdrag)

						
					

				
				
					
							
							DR 410

						
							
							Okänd

						
							
							1050–1100?

						
							
							Silver­mynt (amulet)

						
							
							eị ẹasusus kristus︠ ︦f︡il͡uis tẹi fifi in| |nomina b¶atris eþ fil¶ius ins eþ sb͡iritu¶s 

						
					

					
							
							DR AUD1995;283

						
							
							Viborg

						
							
							1050–1300

						
							
							Blybleck (amulett)

						
							
							sụsbiristæ ṣṭæ̣ṇiæ̣ṣuæ noṃinæ ṣbịṛi ¶ mitiusæ̣ọni fibri amæn akla +̣ mariạ +

						
					

					
							
							DR Aarb1987;205

						
							
							Blæsinge

						
							
							1100–1500

						
							
							Blybleck (amulett)

						
							
							: ụic̣ịṭ ḷæọ : dæ t͡rịbụ ịụ¶da radi{X} : dauit : in nominæ pat͡ris æt filii : æ͡t spirit͡us sa͡nc͡ti amæn :::̣ ¶ crist͡us : uincit : crist͡us : ræknit : crist͡us : impæræt

						
					

					
							
							DR EM85;474B

						
							
							Ribe

						
							
							1250–1536

						
							
							Handtag av besman

						
							
							in nomine patris æþ filii æþ spiri… …

						
					

					
							
							G 278

						
							
							Mojner

						
							
							1100–1500

						
							
							Koppar­bleck (amu­lett)

						
							
							× in| |nomini tomini nostri asu kr-×¶×sti × kuþloh × tomini batris × ¶ iþ fili × kuþloh -biritus ¶ × sakti kuþloh × amin × kruks ¶ × ti batar × kruks ti filius × §B × kruks ti sbiritus × ¶ × sakti × kuþloh × amin ×

						
					

					
							
							N 345

						
							
							Årdal kirke

						
							
							1100–1500

						
							
							Träpinne (amu­­lett?)

						
							
							§A gut͡rit ⁞ in nomine ⁞ pat͡ris ⁞ et fili ⁞ et §B spiri¶¶tu ⁞ santo ⁞ amen ⁞ tominus iesus crit͡us ame 

						
					

					
							
							N 632

						
							
							Bergen

						
							
							1332–1500

						
							
							Trä­kavel (amu­lett)

						
							
							§A ⸭ in nomne p̣at͡ric æ͡þ fiḷi æ͡þ cprit͡uc| |ca͡nti am͡en : surraa

						
					

					
							
							N A370

						
							
							Hamar­kaupangen

						
							
							1100–1500

						
							
							Blybleck (amulett)

						
							
							§A … spir… … §B … …-it͡us s… … ¶ …ụm--… 

						
					

					
							
							U NOR1994;26B

						
							
							Uppsala

						
							
							1200–1499

						
							
							Blybleck (amulett)

						
							
							…us sanctu… ¶ …-lfa et o … 

						
					

					
							
							Vg 129

						
							
							Skärvum kyrka

						
							
							ca 1200

						
							
							Gravhäll

						
							
							in nịọminị pa︠t︦r︡is þ filii þ spịirit͡us| |sakṇti þ im : tịlḅ-

						
					

					
							
							Ög 248

						
							
							Alvastra

						
							
							1300–1399

						
							
							Blybleck (amulett)

						
							
							sik  rekuieskat hik famula §B do¶¶mini : nosst͡ri gesu : kristi bæ̣diktæ +̣: a mo͡rbo -ss¶so kum o͡bæt in nomine : patris et filii et spiritus ¶ sankti : amin 

						
					

					
							
							Öl Jonsson2013;8

						
							
							Skedstad

						
							
							1100–1500

						
							
							Blybleck (amulett)

						
							
							§A …-a͡l ¶ …-ḷius ¶ …- sbiri¶¶… §B …kt͡us ¶ …ṇm- ¶ …-- 

						
					

					
							
							
							
							
							
					

				
			

		

	
		

		
			Magnus Källström. Nils Månsson Mandelgren, Carl Säve och runorna på Gånge-Rolfs horn 

		

		
			Källström, Magnus. “Nils Månsson Mandelgren, Carl Säve och runorna på Gånge-Rolfs horn.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 159–70.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1095

		

		
			Nils Månsson Mandelgren, 
Carl Säve och runorna 
på Gånge-Rolfs horn

			Magnus Källström (Swedish National Heritage Board)

			Abstract

			This article investigates an ornate ivory horn of West Scandinavian origin with runic inscriptions which is now in Museo Nazionale del Bargello in Florence, Italy. The horn, known as “Rollo’s drinking horn”, originally belonged to Sainte-Chapelle in Paris, France, but later came into the hands of an antique dealer who donated the object to the museum in Italy upon his death. It has traditionally been assumed that the runes were first read and interpreted by Sven Söderberg, who reported on the rune-inscribed horn in 1890, but correspondence between the artist and cultural historian Nils Månsson Mandelgren and Professor Carl Säve shows that Mandelgren had sent information on this object as early as 1860 and that Säve was in fact the first to interpret its runic inscription. It is also evident that the characters on the horn were recognized as runes in France as early as the late eighteenth century.

			Keywords: Medieval runic inscriptions, Florence, Rollo’s drinking horn, Nils Månsson Mandelgren, Carl Säve, Sainte-Chapelle in Paris

			En av de märkligaste historierna som har berättats om ett runristat före­måls öden är nog den om spisstolpen från Kullans (G 78) i Gerums socken på Gotland. Spisstolpen förvärvades år 1799 av Carl Gustav Gott­fried Hilfeling för Pehr Thams på Dagsnäs räkning, men blev efter den se­na­res död 1820 såld på en auktion i Skara till den franske general­konsuln Chaumette des Fossés, som förde den ut ur landet. Hösten 1859 åter­fanns spis­stolpen i en lumpbod i Paris av konstnären och kultur­historikern Nils Måns­son Mandelgren och den kom så småningom tillbaka till Sverige och Gotland genom att den köptes av den då nyblivne professorn i nordiska språk vid Uppsala universitet, Carl Säve, som skänkte den till läro­verket i Visby. I dag har den sin hemvist i Gotlands museum. Hela händelse­förloppet har målande beskrivits av Säve i ett brev den 22 januari 1860 till brodern Pehr Arvid Säve i Visby, som i avskrift har bevarat det i sina Got­ländska samlingar (5: 595). Brevtexten citeras utförligt av Elias Wessén i det första bandet av Gotlands runinskrifter (SRI, 11.1: 114).

			Carl Säves glädje över Mandelgrens fynd är inte att ta miste på och i ett brev till honom den 23 augusti 1860 skriver han:

			Run-järnstolpen har nu af mig blifvit skänkt till Visby läroverks museum, och har han således återkommit till sitt gamla hem, der jag hoppas att han allt jämnt skall förblifva. Det är hos Hr Mandelgren som min fosterö står i skuld för att detta dyrbara fornminne icke gått förloradt, utan kunnat åter­vinnas till hem­bygden, och vi stadna derföre alla hos Hr M. uti den största tack­sam­hets­skuld.

			Mandelgren och Säve tycks att döma av det som har bevarats i arkiven annars inte ha haft någon särskilt omfattande brevkontakt. I november 1856 hade de utväxlat ett par brev om inskriften på Karlevistenen på Öland (Öl 1) och den 20 april 1860 sände Mandelgren en kalkering av en teck­ning som hade påträffats i ett arkiv i Paris och som antogs avbilda runor. I det senare brevet, som enligt Säves egen påskrift kom till Uppsala först den 19 maj samma år, bad han samtidigt Säve om hjälp att tyda några inskrifter med latinsk skrift som fanns på textband i vägg­mål­ningarna i Kumla kyrka utanför Sala i Väst­man­land. Detta brev besvarade Säve inte förrän den 23 augusti. Ett skäl var att han ville se texterna med egna ögon och som av en händelse fick han också möjlighet att göra det. Hans läkare hade nämligen samma sommar ordinerat honom brunns­drickning i Sätra brunn utanför Sala, alldeles i närheten av Kumla kyrka. På grund av dåligt väder blev det först på vägen tillbaka till Uppsala den 7 juli som han kunde avlägga ett besök i kyrkan. Att Säve sedan meddelade Mandel­gren sina resultat först en och en halv månad senare kan ha berott på att han i mellan­tiden hade vistats en period på Gotland.

			Den 27 augusti 1860 och innan Mandelgren hade nåtts av Säves mycket sena svarsbrev, skrev han ännu ett brev från Paris, där han ställde frågorna på nytt. Brevet skickade han denna gång med ”Magister Wäster”, som uppen­barligen skulle överlämna det till Säve personligen (Säve kallar honom i sitt svars­brev ”Magister Wester”, troligen avses Marcus Wester (1834–94), adjunkt vid Högre Elementar­läroverket i Hudiksvall). I brevet erinrar Mandelgren om den ”Calk af en gravur med runer som de påstå, från Ms Cahier”, vilken han hade sänt med brevet i april och då uppmanat Säve att tyda. Postgången till Paris måste denna gång ha varit snabbare för redan den 30 augusti skriver han och tackar för svaret, men påminner åter om inskriften på den ”ritning” som han hade fått av den nämnde mon­sieur Cahier.

			Av brevet från den 27 augusti framgår att Mandelgrens framgångar med den runristade spisstolpen från Kullans tydligen hade fått honom att söka efter fler runföremål i Paris och att han också varit lyckosam. Han skriver nämligen (se Fig. 1):

			Jag har gjort några nya fynd i Runväg. 1a fan jag afritat ett horn angifvitt hafva Runskrif[t] i Les Arts au Moyen age, publie par Sommerard fol pl. 42. och i Histoir de la Saint Chapelle Royale du Palais, Enriche de Planch.. par Ms Sau­veur Jerome Morand Paris 1790 – 4o planschen är tämligen god, men sedan dess har det kommit i Privat hand som jag slutligen fek reda på

			Runorna äro å ena sidan [teckning] och å andra [teckning] om det förra är Runer eller ornater torde Prof lätt kunna tyda. (Saint Chapele, är Ludvik den heliges kapel ved, Palais Justis i Paris. nu är hornet i en Ms Carrand. 167. rue Blomet à Vaugerard i Paris (efter förra räkningen en förstad utan för Paris,

			Man igenkänner här inget mindre än avteckningar av inskrifterna på det rikt ornerade elfenbenshorn, som i dag finns i Florens i Italien, och som ibland har gått under benämningen ”Gånge-Rolfs horn” (se t.ex. Koht 1926, 344 f., NIyR 5: 236). Inskriften blev för den runologiska forskningen först bekant genom publiceringen av det fjärde bandet av George Stephens The Old-Northern Runic Monuments, som utgavs postumt år 1901, sex år efter författarens död. Utgivaren Sven Söderberg, som även han hade av­lidit innan boken hunnit lämna trycket, var den som ursprung­ligen hade fäst Stephens upp­märk­samhet på denna inskrift. Han hade nämligen själv stiftat bekantskap med föremålet 1890 på Museo Nazionale del Bar­gello i Florens under en av sina utlandsresor. Hornet hade tidigare ägts av antikvitets­handlaren Louis-Claude Carrand (1827–88), som hade till­bringat sin sista tid i Florens och testamenterat sin samling till museet. Som synes är detta samma person som Mandelgren hade varit kontakt med i Paris och som redan då var ägare till hornet.

			Det rådde länge en viss förvirring bland runologerna hur runorna på det nämnda elfenbenshornet skulle läsas, vilket beror på att man hade svårt att avgöra om inskriften började med tre så kallade knutrunor eller om det bara handlade om delar av ornamentiken, närmare bestämt om ytter­ligare ben till den odjursliknande figur som utgör hornets smalare ände (se Fig. 2). Söderberg hade uppenbarligen inte alls tvekat på denna punkt, utan återger i ett brev till Hans Hildebrand den 28 augusti 1890 runorna i förenklad form som ƒN’rel gerTi mig. På ett liknande sätt ser det ut i hans tryckta rese­berättelse (Söderberg 1891, 129) med undantag för att l-runan har en prick nedanför bistaven (“) och att den avslutande k-runan är ostungen. Söderberg ger här också tolkningen ”Andrell gjorde mig (hornet)”. Han tillägger samtidigt att ”De tre första runorna äro inristade på ett eget sätt samt synas utgöra del af hornets ornering” och att inskriften ”kommer att publiceras af professor Stephens i det 4:de bandet af hans Runic Monuments”. 

			Så blev ju också fallet, även om det skedde postumt. Stephens (1866–1901, 4: 99) har i stort sett följt Söderberg och återger inskriften som:

			ƒN’re“ gerTi mik

			ANDRELL GERTI MIK

			ANDRELL GART (made) ME.

			En annan uppfattning finner man hos Erik Brate (1925, 131), som återger in­skriften som andres gerti mik och märkligt nog anför denne ”Andres” som run­ristare på Gotland(!). Eftersom Brate bara hänvisar till Söderbergs rese­be­rättelse i Månadsbladet och inte till Stephens, kan man misstänka att han bara har utgått från dennes återgivning av den sista runan i namnet som ”i den tryckta texten och där sett en defekt s-runa av ”gotländsk typ” dvs. ã. 

			

			De som därefter kom att granska inskriften – Haakon Shetelig år 1920 och Halvdan Koht 1926 – underkände de tre första tecknen som runor och när Magnus Olsen 1960 publicerade inskriften i NIyR (5: 236) gav han den formen res͡∗gerdimik och antog (s. 237) att de första runorna res var en förkortad skrivning för ett mansnamn, exempelvis R[agnvaldr] E[iríks]s(on). Det var först i samband med en jubileumsutställning på Old­sak­samlingen i Oslo 1972 dit hornet hade lånats, som Aslak Liestøl fick möjlig­het att granska inskriften i original och kunde ge åter­upprättelse åt de inledande knutrunorna. Det är också han som har svarat för den nu gällande läsningen och tolkningen av inskriften: andres gerdi mik Andrés gerði mik ”Andres gjorde meg” (Liestøl 1979, 229). 

			Hur reagerade då Säve på den avritning av runorna som Mandelgren hade skickat honom i augusti 1860? Uppenbarligen inte särskilt snabbt. Hans svar avsändes nämligen av någon anledning inte förrän drygt ett år senare, den 21 september 1861. Säve börjar där med att be om ursäkt för det sena svaret på Mandelgrens båda augustibrev och med att besvara frågan om de ”runor” som hade antagits i den nämnda kalkeringen. Här handlade det enligt Säve inte om runor, men han kunde samtidigt inte säga vilket skrift­system det rörde sig om. Han uppger att han även hade sänt bilden till biblio­tekarien på Kungliga biblioteket, Gustaf Klemming, som hade med­delat ”att han alls icke kände dessa bokstafstecken, men trodde dock, att det möjligen kunde vara någon forn-Rysk eller Forn-Slavonsk skrift, eller kanske Czechiska (Böhmiska) eller Croatiska, m. e. o. någon gammal slavisk skrift. En förmodan, som också jag redan förut hyste; men som dock är alldeles osäker. Säkert är det deremot, att det alldeles icke är Runor.”

			Beträffande den andra inskriften kunde Säve däremot ge ett definitivt besked:

			De 12 skrifttecknen på Mr Carrands Dryckeshorn (eller Krut-horn? – efter det tyckes vara platt) äro åter tvivelsutan verkliga Runor: Jag kan dock icke åtaga mig att tyda dem, då jag icke sjelf sett hornet eller eger någon afkalkering af in­skrif­ten. Likväl skall jag gissningsvis försöka ett slags uttydning, dock utan anspråk på något säkert. Efter Eder afskrift i brefvet synas runorna vara dessa, i 2ne rader:

			
				
					[image: ]
				

			

			Af dessa runor äro alla bekanta med undantag af tvänne, nämnl. den 2dra runan (i fall det icke skulle vara två förbundna runor), samt den 4de och 7 (ÿ), med dessa undantag blir det hela sålunda:

			
				
					[image: ]
				

			

			Hvad den 2dra obekanta runan skall föreställa vet jag alls icke; den 4de och 7de skul­le deremot kunna betyda ett E, d. v. s. efter runskrift stunget i = e, hvil­ket jag åter sett hafva formen Â. De första 5 runorna skulle då kunna inne­hålla namnet på hornets förfärdigare: A[image: ]rel, hvarpå följer Geti eller Gedi mik l. mig. Detta gedi skulle kunna stå för ge(r)di (med uteglömdt r), och inskriften blefve då:

			A..rel gerdi mig d.ä. A..rel gjorde mig.

			Det är nämnligen ganska vanligt, att man på detta sätt lät föremålet sjelft be­rätta om sig, talande i första personen. Så t. ex. står det på Handtagsringen å kyrko­­dörren i Delsbo [Hs 19] i Helsingland: Saluk Maria. Sia ma þu a mik ai ma þu fa mik Kunnar garþi mik kirkian a mik. D. ä. Salig Maria! Se må du på mig, Ej må du får mig, Gunnar gjorde mig, Kyrkan eger mig, Se Liljegrens Run­urkunder. No 1953. När jag ännu en gång betraktar, den 2dra runan, så synes det mig vara en möjlighet, att det i sjelfva verket är tvänne runor och kanske då N och T d. ä. n och t eller d. Namnet blefve då ƒNTrel d. ä. Antrel eller Andrel, och hela inskriften blefve: Andrel ge(r)di mig d. ä. Andrel gjorde mig. Men, som sagdt, det är gissning.

			

			Som synes har Säve trots att han bara hade tillgång till Mandelgrens något fel­aktiga avteckning genomskådat de flesta av runorna och innehållet i in­skriften. Inte ens knutrunorna tycks ha bekymrat honom, kanske för att han kände igen dem genom den återgivning som finns i Liljegrens Run­lära (1832, plansch 1) eller för att han själv hade mött denna typ av runor på run­stenen Gs 15 vid Ovansjö kyrka i Gästrikland nio år tidigare (se SRI 15.1: 156).

			Carl Säve stod under större delen av sitt liv i tät brevkontakt med pro­fessor George Stephens och deras brevväxling, som i dag förvaras i Kung­liga biblioteket i Stockholm respektive Antikvarisk-topografiska arkivet vid Riks­antikvarie­ämbetet, handlar inte oväntat mest om olika run­ologiska ämnen. Vad jag har kunnat finna är inte runorna på hornet nämnda någon gång i deras korrespondens. Det verkar som om denna in­skrift på något märkligt sätt har fallit i glömska och först aktualiserats när Sven Söderberg stötte på hornet i Florens trettio år senare.

			En märklig omständighet är att det i Mandelgrens brev från den 27 augusti 1860 också figurerar ett annat känt runföremål av elfenben, som denne hade hört talas om i Paris:

			Samme herre [dvs. Carrand] medelade mig att hos konsthandlare Manheim fans ett skrin af Elfenben. skulpterat och fult med Runinskrifter – då jag kom till honom som bor å motsatta delen af Paris hade han sålt det till en Engels­man, som tänkte fått sålt det till Britich[!] Museum i London; män mislyckats, så att det var ännu i hans ägo, Engels­mannen som gaf sig utför att vara lärd, och kunna tydit skriften hade sagt att skriften var skandinavisk tunga – har Prof någon anledning förmoda att denna låda skulle vara af intresse för Prof; forsk­ningar skall jag vidare efterforska den. ock vill han sälja henne kanske; men då lär den blifva dyr. ty konst-handlaren hade begärt af Ms Carrand 1000 fr. – och Engels­mannen lär vilja lämna den för billigare; men dess förinnan kan ju Prof: få den fotografierad för att kunna lässa[!] åtminstone en del af inskriften.

			Det handlar här givetvis om det elfenbensskrin som senare har blivit känt som Franks casket (eller ”the Auzon casket”) och som i dag finns i British Museum i London. Angående detta föremål skriver Säve i sitt svarsbrev den 21 september 1861:

			Ehuru jag ingalunda har råd att gifva 1000 Francs eller ens tiondedelen deraf för det omtalade elfenbens-skrinet, så skulle det dock vara bra intressant om det läte sig göra om att få en fotografi af de derpå befintliga inskrifterna, NB. om de blefve i så stor skala, att man verkligen kan läsa skrift-tecknen. Skulle det då befinnas, att det verkligen är runor, så vore det väl möjligt, att man kunde få ihop ett par hundra francs här för att inköpa det åt någon publik sam­ling här i Sverige. Skulle således Ni kunna skaffa mig en fotografi (om den ej kostar mer än 10–20 Francs), så stadnade jag i stor förbindelse, – liksom jag städse står uti en stor tack­sam­hets­skuld hos Eder för all mig visad välvilja och alla åt fosterlandets antiqviteter gjorda värderika tjenster!

			Om Säve någonsin fick något fotografi av skrinet förtäljer inte historien. Den nämnde engelsmannen måste givetvis ha varit Sir Augustus W. Franks, vilken senare skänkte skrinet till British museum. Franks ska en­ligt uppgift ha köpt det i Paris redan 1857 och hade dessutom hållit ett före­drag om det på en arkeologisk kongress i Carlisle 1859 (Becker 1973, 13 med not 18). Om Mandelgrens uppgifter är riktiga skulle han 1860 ha varit beredd att avyttra det för en lägre summa än han ursprungligen hade gett för det. Vi ska nog inte tro att Säve här genom sitt sena brevsvar gick miste om att förvärva detta föremål och att det skulle ha kunnat hamna i svenskt museum. Den summa som antikvitets­handlaren tidigare hade begärt var ju uppenbarligen alldeles för hög för honom, som ju dessutom ett par år tidigare med viss ansträngning hade betalat 40 francs ur egen ficka för att köpa den märkliga spisstolpen från Kullans.

			Mandelgren och Säve tycks som nämnts inte ha haft någon mer om­fattande korrespondens och nästa bevarade brev dem emellan är daterat den 24 oktober 1864 på Svartens­gatan i Stockholm. Mandelgren är avsändaren och det handlar då om några teckningar av svenska runinskrifter som han sänder till Säve. Denna gång kom svaret lite snabbare och redan den 6 november skriver Säve från Uppsala och tackar för brevet och de nämnda teck­ningarna, där två av inskrifterna ska ha varit nya för honom.

			Det bör avslutningsvis nämnas att man i Frankrike tydligen länge hade varit medveten om att det var runor som fanns ristade på det nämnda elfen­bens­hornet. I den äldsta av de två skrifter som Mandelgren hänvisar till (Morand 1790, 49) omtalas det som ”Une Dent de Morse, sculptée & cizelée sur trois faces, & garnie de caractères Runiques vers l’extrémité”. Hornet finns också av­bildat på en av planscherna (framför s. 49, se Fig. 2), där dock inte alla detaljer i runorna är helt korrekt återgivna. I registret över planscherna i slutet av verket nämns att det förvarades i skatt­kammaren i Sainte-Chapelle (”Dent de morse gardée dans le trésor”). Samma uppgifter möter även i den andra referensen som Mandelgren ger (Du Sommerard 1846, 110). Här beskrivs föremålet som ”une dent de morse sculptée à caractères runiques, provenant du trésor de la Sainte-Chapelle de Paris, et taillée en form d’olifant”. Dessutom nämns att föremålet då var i Carrands ägo.

			

			Tydligt är att den äldsta kända platsen för föremålet är just kyrkan Sainte-Chapelle i Paris, som uppfördes 1242–48 av den franske kungen Lud­vig IX (”Ludvig den helige”) över de reliker – tjugotvå taggar från Jesu törne­krona och ett stycke av korset – som han 1239 hade köpt av den kejsaren i Konstantinopel, Balduin II.

			Halvdan Koht (1926, 352–354) har framhållit att det rör sig om ett kung­ligt kapell och att hornet följaktligen måste ha tillhört den franske kungen. Han erinrar också om flera kända kontakter mellan de norska och franska regenterna under den senare delen av 1200-talet och början av 1300-talet, och nämner bland annat att Ludvig den heliges son Filip III 1274 sände en av taggarna från Jesu törnekrona som gåva till den norske kungen Magnus Lagaböter, som lät uppföra Apostlakyrkan i Bergen för denna relik. Koht (1926, 354) menar att det är mycket sannolikt att hornet har varit en gåva från någon av de norska medel­tids­kungarna, vilka hade en för­kärlek för exklusiva gåvor från de arktiska breddgraderna som jakt­falkar, valrossbetar och isbjörnar.

			Martin Blindheim (1972, 24) har särskilt betonat möjligheten att det kan röra sig om en gengåva från just Magnus Lagaböter till Filip III och nämner att Apostla­kyrkan i Bergen är uppförd efter mönster från just Sainte-Chapelle, vilket ju kan styrka ett sådant antagande. Samma mening har senare framförts av Danielle Gaborit-Chopin (1978, 113 f.), som dessutom (s. 200) pekar på att hornet sannolikt finns omtalat i ett inventarium för Sainte-Chapelle från 1368–77, vilket visar att det har funnits där redan på 1300-talet. 

			Att hornet ska ges proveniensen Sainte-Chapelle i Paris, Frankrike, råder det alltså ingen tvekan om. Det vore därför rimligt att i fram­tiden fun­dera på att även korrigera det signum som inskriften har till­delats i Sam­nordisk runtextdatabas och söktjänsten Runor – IT UOÅ1979;229 – genom att byta det inledande IT mot F. 

			Referenser

			ATA = Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet, Stockholm.

			Becker, Alfred. 1973. Franks casket: Zu den Bildern und Inschriften des Runen­kästchens von Auzon. Sprache und Literatur, 5. Regensburg.

			Blindheim, Martin, red. 1972. Norge 872–1972. Middelalderkunst fra Norge i andre land / Norwegian Medieval Art Abroad. Universitetets oldsaksamling. Oslo.

			Brate, Erik. 1925 [tryckt 1926]. Svenska runristare. Kungl. Vitterhets-, historie- och antikvitetsakademiens Handlingar, 33:5–6. Stockholm.

			Du Sommerard, Alexandre. 1846. Les arts au Moyen Age: En ce qui concerne princi­pale­ment le Palais romain de Paris, l’Hôtel de Cluny, issu de ses ruines et les objets d’art de la collection classée dans cet hôtel, vol. 5, av Ed[mond] Du Sommerard. Paris. Digitaliserad: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1521207t

			Gaborit-Chopin, Danielle. 1978. Ivoires du Moyen Age. Fribourg.

			G 78 = inskrift från Gotland med nummer 78 i SRI, 11.1.

			Gs + nr = inskrift publicerad i Gästriklands runinskrifter, dvs. SRI, 15.1.

			Hs 19 = inskrift publicerad av Marit Åhlén i ”Runinskrifter i Hälsingland”, i Häl­sing­lands bebyggelse före 1600 = Bebyggelsehistorisk tidskrift 27 (1994): 33–49. Digitaliserad: http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:uu:diva-436462

			Koht, Halvdan. 1927. ”Gonge-Rolvs drikkehorn?” Historisk tidsskrift 7: 344–355.

			Liestøl, Aslak. 1979. ”Andres gjorde meg.” Universitetets Oldsaksamling, Årbok 1979: 228–234.

			Liljegren, Johan Gustaf. 1832. Runlära. Stockholm.

			Mandelgren, Nils Månsson. 1856–60. Brev till Carl Säve, i: Carl Säves samling vol. 2 (ATA).

			
					1864. Brev till Carl Säve den 24 oktober 1864 (Uppsala universitetsbibliotek, Uppsala).

			

			Morand, Saveure-Jérôme. 1790. Histoire de la Ste-Chapelle Royale du palais: Enrichie de planches. Paris. Digitaliserad: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8566269

			N + nr = inskrift publicerad i Norges innskrifter med de yngre runer, dvs. NIyR.

			NIyR = Norges innskrifter med de yngre runer. Av Magnus Olsen m. fl. 6 vol. hittills. Oslo 1941–.

			Runor. Söktjänsten Runor, Riksantikvarieämbetet. https://www.raa.se/hitta-information/runor/

			Samnordisk runtextdatabas. Institutionen för nordiska språk, Uppsala universitet. https://www.nordiska.uu.se/forskn/samnord.htm

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare. Utgiven av Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff.

			SRI, 1 = Ölands runinskrifter, av Sven Söderberg och Erik Brate (1900–06).

			SRI, 11.1 = Gotlands runinskrifter, del 1, av Sven B. F. Jansson och Elias Wessén (1962).

			SRI, 15.1 = Gästriklands runinskrifter, av Sven B. F. Jansson (1981).

			Stephens, George. 1866–1901. The Old-Northern Runic Monuments of Scandinavia and England. 4 vol. London. 

			Säve, Carl. 1856–64. Brev till Nils Månsson Mandelgren (Lunds universitets­bibliotek, Lund).

			Säve, Pehr Arvid. 1872–73. Gotländska samlingar, 5 (handskrift i Uppsala univer­sitets­bibliotek, Uppsala). Tillgänglig digitalt i Alvin: http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:alvin:portal:record-187764

			Söderberg, Sven. 1890. Brev till Hans Hildebrand den 28 augusti 1890 (ATA).

			
					1891. ”Reseberättelse.” Kungl. Vitterhets-, Historie- och Antikvitetakademiens Månadsblad 1891: 34–41, 79–89, 125–137.

			

			Öl + nr = inskrift publicerad i Ölands runinskrifter, dvs. SRI, 1.

			

			Summary 

			Nils Månsson Mandelgren, Carl Säve, 
and the Runes on Rolf’s Drinking Horn

			The artist and cultural historian Nils Månsson Mandelgren’s greatest runo­logical achievement is undoubtedly his discovery, in 1859 in an antique shop in Paris, of the lost rune-inscribed fireplace iron-pole from Kullans on Gotland (G 78). Mandel­gren contacted Professor Carl Säve in Uppsala, who with Mandelgren’s assis­tance bought the item and later repatriated it to Gotland. On 13 August 1860, Säve sent a grateful letter to Mandelgren thanking him for his efforts. 

			Only a few days later, Mandelgren reported that he had come across another runic object in Paris: a rune-inscribed and richly ornamented ivory horn. He sent Säve a letter containing some sketches and asked him to interpret the runes. The object in question is the so-called “Rolf’s drinking horn” (IT UOÅ1979;229), which is kept at the Museo Nazionale del Bargello in Florence, Italy. This carries a runic in­scrip­tion that was first published at length by George Stephens (posthumously) in 1901. Much of Stephens’s information came from the runologist and archae­ol­o­gist Sven Söderberg, who saw the object in Florence during one of his study tours on the Continent as early as 1890. At that time, it had recently been bequeathed to the museum by the French antique dealer Louis-Claude Carrand (1827–88), who spent his last years in Florence. 

			For some reason, Säve did not respond to Mandelgren’s letter until more than a year later, 21 September 1861, but he was then able to provide an almost correct inter­pretation of the runes based on Mandelgren’s not entirely flawless depiction. This is somewhat surprising since the inscription includes three knot-runes which have caused some difficulties for later archaeologists and runologists. It is not known why George Stephens, who was a good friend of Säve, received no information on the runic inscription on the ivory horn from him, but instead from Söderberg three decades later. 

			The ivory horn is said to have come from the chapel of Sainte-Chapelle in Paris, as Mandelgren knew when he wrote to Säve. He refers, for instance, to a 1790 church publication which included a plate depicting the object with its runes. The latter were also identified as such in this publication, indicating that the runic char­acter of this inscription was known in France as early as the late eighteenth cen­tury. Since Sainte-Chapelle is a royal chapel, the horn is believed to have been a gift from one of the medieval Norwegian kings to the French king at the end of the thirteenth or the beginning of the fourteenth century.

			In his 1860 letter, Mandelgren also mentioned a second runic object in Paris, namely an ivory box recently sold by another antique dealer to an Englishman, who in turn was willing to sell it for less than 1000 francs. This is of course the renowned runic box commonly known as the Frank’s (or Auzon) casket. In his later reply, Säve writes that he did not have the funds to buy the object but asked for photographs if they were not too expensive. It is unknown how the corre­spon­dence on this issue ended.

			

			Efterskrift

			Sedan denna artikel hade genomgått det sista korrekturet stötte jag (den 19 december 2025) av en tillfällighet på en källa som bekräftar mina för­modanden om bakgrunden till Erik Brates läsning och tolkning av person­namnet på hornet (s. 162 ovan). I det register över runinskrifter som ingår i hans samling finns under Gotland en lapp som visar att han har uppfattat Söderbergs l som en defekt s-runa av gotländsk typ (Erik Brates sam­ling, F 2 ”Runinskrifter, vol. 2”, ATA, se Fig. 3). Detta verkar vara det enda skälet till hans antagande om en gotländsk runinskrift. Det är oklart om Brate har känt till hornets utseende, men den sista raden i de steno­grafiska anteckningarna (som jag inte kan läsa) ser ut att kunna innehålla en hän­visning till Stephens utgåva.

		

		
			Figurer

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Nils Månsson Mandelgrens avbildning av runorna på hornet i brevet till Carl Säve. Efter original i ATA.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Avbildningen av hornet medan det ännu befann sig i Sainte-Chapell i Paris. Efter Morand 1790. Foto: gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France.

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Erik Brates anteckningar om inskriften på Gånge-Rolfs horn. Efter original i ATA.

			

		

	
		

		
			Burgert Senekal. The Use of Runic Hashtags on Instagram 

		

		
			Senekal, Burgert. “The Use of Runic Hashtags on Instagram.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 171–91.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1072

		

		
			The Use of Runic Hashtags on Instagram

			Burgert Senekal (University of the Free State)

			Abstract

			The runic script was used by the Germanic peoples for around 1500 years, until superseded by the Latin script. From the 1600s, runes have been studied extensively, and in the digital age, they have found a new use on social media platforms. This study investigates the use of runes on the popular social media platform Instagram, focusing on hashtags written in runes. It shows which futharks are the most popular, how extensively runes are used, and the kind of content associated with runic hashtags. In addition to uses linked to Norse and Germanic history and mythology, several everyday uses are also highlighted. The article also argues that the increased popularity of the runes on social media platforms will create new avenues for research into their contemporary functions.

			Keywords: Norse, Germanic, runes, futharks, Instagram, hashtags, folksonomy, digital age

			Introduction

			A general revival in interest in Norse and Germanic history, culture, and religion has taken place over the last few decades (Von Schnurbein 2016; Rudgley 2018; Forssling 2020; Flowers 2021). In popular culture, this interest is reflected in the release of popular television series such as Vikings (aired 2013–21), The Last Kingdom (aired 2015–20) and Bar­barians (aired 2020 and 2022), the formation of music groups such as Faun in 1998, Wardruna in 2003, Nytt Land in 2013 and Heilung in 2014, and the release of films such as Valhalla Rising (released in 2009), Northmen: A Viking Saga (released in 2014), Pagan Warrior (released in 2019) and The North­man (released in 2022). In addition to this popular interest, academic interest has also been rekindled (Simek 2004, 73), alongside a revival of the old Norse/Germanic religion itself (Von Schnurbein 2016, 54). A central focus of this revival has been the runes (Flowers 2021). 

			Runic characters themselves, introduced in Unicode 3.0 in 1999, with an additional eight characters added in Unicode 7.0 in 2014, are now readable in the digital age. Word processing software such as Microsoft Word, Apple Pages and Google Docs now support runes, and online tools such as the multilingual keyboard of Lexilogos (2025), Valhyr’s rune converter tool (2025) and Fontvilla’s runic translator (2025) allow users to type in runes, both in the elder and younger futhark, and sometimes in the Anglo-Saxon futhark as well. Smartphone apps such as Rune Keyboard (Orlovsky 2025) and Anglo-Saxon Futhorc Keyboard (Osaka Red 2025) bring this ability to mobile phones, with the former specially geared toward social media posts. This greater accessibility of runes has resulted in their use on digital platforms, including on social media, as investigated in this study.

			A popular platform for sharing Norse/Germanic content, Instagram is one of the world’s most popular social media platforms, after Facebook, YouTube and WhatsApp. Norse and/or Germanic content has been studied on Instagram by Bennett and Wilkins (2020), Downing (2020), Hanssen (2020) and Senekal (2021). The current study also focuses on Instagram but focusses specifically on the use of runic hashtags, investigating the scale of the use of the runes on this platform, including the content and use of hashtags, and comparing the popularity of the elder and younger futharks. A comprehensive list of runic hashtags is compiled and analysed, and the following questions in particular are addressed:

			1	How popular are runic hashtags on Instagram compared with the Roman script?

			2	Which futhark is the most popular for hashtag use on Instagram?

			3	To what extent are runes used ideographically and which runic ideographs are most popular?

			4	Have runic hashtags been taken up by the Instagram community, or used only by individual users?

			5	Are runic hashtags used to denote the correct Latin letters, sug­gest­ing knowledge of the runes, or incorrectly?

			6	What is the content and function of runic hashtags?

			7	What are the most popular uses of runic hashtags?

			The article is structured as follows: First, a short background to the con­tem­porary use of the runes is provided in order to place the study in its greater context. This is followed by an overview of the use of hashtags on social media and Instagram in particular. The third section discusses the methods employed to collect and analyse runic hashtags. The results are then discussed. The article concludes with final remarks and suggestions for further research.

			The contemporary use of the runes

			At the end of the twentieth century, runes entered the digital age. After initiatives in the early 1990s, the ISO Runes Project (Nordisk Ministerråd 1997) made recommendations on standardising runes with a view towards creating digital versions of them. Runic symbols were introduced in Unicode 3.0 in 1999 and expanded in Unicode 7.0 in 2014, and currently include the elder and younger futharks, the Anglo-Saxon runes, and the media­eval futhark. As already mentioned, various online transliteration tools are currently available, as well as smartphone applications that allow the user to transliterate Latin to runic script. In addition, numerous runic fonts and keyboards can be installed on various operating systems, as listed by Webb (2017). Like all handwriting, there is considerable variation between the forms of different runes, and hence the Unicode renderings of the runes are to be considered idealised versions (Nordisk Minister­råd 1997, 18).

			Runes today are often used in contemporary Pagan religious contexts and a large number of books discuss esoteric rune uses, such as those by Thors­son (2018) or Aswynn (2002). Runes also feature prominently at Pagan fes­ti­vals, as Dahmer (2019) discusses in terms of the Pagan Edin­burgh’s Bel­tane Fire Festival, and it might be noted that the Midgards­blot festival in Norway also makes extensive use of runes. Closely related to Pagan festivals is the rise of Dark Nordic Folk bands such as Ward­runa and Heilung, who straddle the divide between folk music and black metal. Both Wardruna and Heilung, along with numerous black metal bands, make extensive use of runes, including on album covers, marketing material and even in their lyrics.

			Another major contemporary use of runes is in tattoos, as studied on Insta­gram by Bennett and Wilkins (2020). The authors discuss posts with the hash­tags #rune and #tattoo and emphasise how runic tattoos are used for self-expression and self-identification with various communities. Taylor (2022) also discusses Viking tattoos, albeit against the backdrop of the Vikings television series.

			Runes are often used for decoration, with numerous sellers on Etsy offering jewellery, clothing, home and garden decor and stickers that show­case runes. Taylor (2022, 154) mentions that some Etsy shops even sell temporary Viking tattoos, often related to the Vikings television series.

			Runes have been adopted by the far right since before World War II, and the contemporary association between runes and the far right is well established. On its list of frequently used hate symbols, the Anti-Defa­ma­tion League for instance includes runic writing alongside symbols such as the swastika and the apartheid-era South African flag (Dahmer 2019, 142). In 2019, there was a rumour that the Swedish govern­ment was considering a ban on the use of runes, which turned out to be false (Juridik­fronten 2019). Rune use in the contemporary far right is discussed in Schuppener (2022).

			Despite all these contemporary uses of the runes, no attempt has yet been made to study the actual use of runes as a writing system to organise content on social media platforms. The following section discusses the use of hashtags on Instagram.

			Background to folksonomy

			In order to categorise content on social media platforms, users employ the hashtag (#) to classify posts. Hashtags are a form of folksonomy, a term coined by Van der Wal (2007) to denote labelling that is carried out by ordinary people rather than experts in a particular field. Hashtags origi­nated on Twitter in 2007 when Chris Messina suggested that conversations could be grouped around a topic if a # was put in front of a word. Hashtags were officially recognised by Twitter in 2009, and in 2011, hashtags were added to Instagram functionality (Giannoulakis and Tsapatsoulis 2016, 115; Dorsch 2018, 47). Since then, hashtags have become integral to Instagram, which currently allows 30 hashtags per post (Dorsch 2018, 48; Instagram 2024). In fact, research by Sheldon, Herzfeldt, and Rauschnabel (2020, 763) showed that among Facebook, Twitter and Instagram, hashtags are most often used on Instagram, making it a particularly valuable platform for research on hashtag use.

			In line with the initial purpose, namely organising content, hashtags enable users to build networks based on common interests, find others who are discussing related issues, and share information using hashtags (Sheldon, Herzfeldt, and Rauschnabel 2020, 759). Hashtags, in other words, serve to indicate the topic of a post. Hashtags are also emergent and col­lec­tive (Bennett and Wilkins 2020, 1304), meaning that they develop spon­ta­neously within online communities, and operate socially by linking content to communities through their adoption by users. Users are free to choose or create whatever hashtags they like, which means that a delib­erate choice to use runic hashtags implies that the user is in some way famil­iar with runes.

			Although hashtags were initially introduced to help users arrange and organise their content, they have evolved into a much more complicated form of social media communication (Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt 2019; Zappavigna 2018). Sheldon et al. (2017) identify five factors that influence Instagram use: self-promotion, social interaction, diversion, docu­menting, and creativity. Building upon this framework, Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019, 483–85) identify ten motivations for using hash­tags on Instagram. Firstly, amusing involves attempting to entertain others through humour. Secondly, organising refers to the traditional goal of hash­tagging, organising content, by linking it to relevant content. Thirdly, designing refers to crafting unique and creative posts that are visually appealing, original and interesting. Fourthly, confirming relates to the desire to adhere to the norms of the social media platform or those of the user’s friends, meaning that if others are using hash­tags, the user wants to follow this convention and use them as well. The fifth moti­vation, trend­gaging, derived from trend and engaging, encompasses the drive to participate in and align with trending dialogue and issues. The sixth motivation, bonding, refers to the desire to use hashtags with insider content to connect with and demonstrate membership in a close-knit group of friends; “bonding through hashtagging becomes possible by means of an ‘internal’ language that only members of an insider group would understand and from having shared experiences that inspire bonding‐motivated hashtags” (Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt 2019, 484). The seventh motivation, inspiring, entails motivating readers to con­sider the implications of one’s posts. The eighth motivation, reaching, refers to addressing those who are interested in a particular topic and spread­ing a message or perspective. The ninth motivation, summarising, involves not only summarising but considering and emphasising the primary message of the post. The last motivation, endorsing, refers to pro­moting subjects or concepts that one finds compelling, such as other indi­viduals, organisations, or events. These motivations are not mutually exclusive and may overlap when hashtags are used.

			Hashtagging behaviour also varies across cultures (Sheldon et al. 2017; Sheldon, Herzfeldt, and Rauschnabel 2020). Since no data is available on users in the current study, this aspect is not investigated here.

			Hashtags related to Norse or Germanic content on Instagram were studied by Bennett and Wilkins (2020), Downing (2020), and Senekal (2021), while Hanssen (2020) focused on specific Instagram users. As earlier mentioned, Bennett and Wilkins (2020) studied posts with the hash­tags #rune and #tattoo investigating how people use tattoos to iden­ti­fy with their heritage, specifically in terms of the use of runes in a New Age, Norse Pagan and white nationalist setting. Downing (2020) studied Instagram posts with the hashtags #norsewitch, #heathengirl, #seidr, #volva, #galdr, #norsepagan, #heathensofinstagram, #witch, #runes, #viking, #shamanism and #witchesofinstagram. His focus was on female Insta­gram users with an explicit Pagan outlook and he discussed how they marketed themselves and their message on this platform. Senekal (2021) studied hashtags related to #germanic and found a wide range of his­tor­ical, mythological, and popular culture references that describe the milieu sur­round­ing this culture. Focusing on users rather than hashtags, Hans­sen (2020) found that men who identify as Norse Pagans occupy more tradi­tional male roles than is the case with men who identify as Wiccans, while Wiccans deal with gender roles more flexibly. 

			None of these previous studies has however investigated how runes are used as a script in hashtags on Instagram, even though most studies illus­trate the importance of runes in discussing Norse/Germanic content. The following section discusses the methods used in the current study.

			Methods

			Bennett and Wilkins (2020, 1305) began their study of runic tattoos with the hashtag #rune, which at the time delivered 153,000 hits on Instagram. A cursory review of posts marked with the hashtag #rune however showed that very few posts marked with this hashtag actually included runic hash­tags (most posts were about uses of runes, using the Roman script). In order to gather runic hashtags, #rune could not therefore be used as a depar­ture point, since a large number of irrelevant posts would have been col­lected, while simultaneously a large number of runic hashtags would be missed, as Instagram users do not necessarily include #rune with runic hash­tags.

			Bennett and Wilkins (2020, 1306) selected only 100 Instagram posts for their study, which was qualitative with no attempt to be comprehensive. The current study aims to provide a more comprehensive overview of the use of the runes on Instagram, and hence all posts made with runic hash­tags from the elder and younger futharks were counted. These posts were found by individually searching for hashtags with every rune that occurs in the elder and younger futhark, with a total of 30 runes. The search was conducted on 3 January 2022. Only hashtags that consisted exclusively of runes were considered, although some users combined runes with Latin and other scripts, e.g. #ᛖehwaz.

			After hashtags and their occurrences were identified and listed, the runes used in hashtags were classified as using the elder or younger futhark if they contained at least one rune unique to that system. Some runes of course occur in both futharks and hashtags were classified ac­cord­ingly as both. If a hashtag included runes from both the elder and younger futharks, using at least one rune unique to either, it was classified as mixed. While the use of Anglo-Saxon runes was not investigated in the current study, some runes of course occur in both the elder or younger futharks and the Anglo-Saxon futhork; hashtags that used Anglo-Saxon runes were removed from the analysis. In addition, hashtags that used a single rune were classified as ideographic. The classification of runic hash­tags occurred as in figure 1.

			Apart from identifying which futhark was used in runic hashtags, it was also important to identify the hashtag themes. A variety of studies have analysed the content of hashtags and Instagram posts by grouping hash­tags and posts into categories (Hu, Manikonda, and Kambhampati 2014; Dorsch 2018; Ichau, Frissen, and d’Haenens 2019; Senekal 2021). Hu, Manikonda, and Kambhampati (2014) used image recognition and anno­tators to develop categories for Instagram posts based on the data itself, iden­ti­fying eight categories, namely self-portraits, friends, activities, cap­tioned photos, food, gadgets, fashion, and pets. Dorsch (2018) used the cat­e­gories identified by Hu, Manikonda, and Kambhampati (2014) to group hash­tags. These were not considered useful in the current study because it was expected that runes would be used in historical and mythological contexts whereas Hu, Manikonda, and Kambhampati’s (2014) categories were based on more popular contemporary Instagram hashtag use. Dorsch (2018) also found these categories too restrictive, adding architecture, art and landscape and removing the category gadgets. Hu, Manikonda, and Kambhampati’s (2014) categories were the result of a grounded approach which developed categories based on the data itself, an approach also fol­lowed by Ichau, Frissen, and d’Haenens (2019) and Senekal (2021). Ichau, Fris­sen, and d’Haenens’s (2019) grounded approach led to 16 content-rele­vant categories relating to Jewish content while Senekal’s (2021) grounded approach led to the use of 10 categories relevant to discourse on Germanic content. I follow the grounded approach of these studies here by classifying hashtags into categories that emerged from the data. These categories are as follows:

			1	Hashtags related to runes, including the runes themselves;

			2	Mythological references, such as Odin or Midgard;

			3	Personal names and hashtags specifically related to Instagram accounts;

			4	Hashtags that form sentences, such as #ᚾᛟᛏᚨᛚᛚᚹᚺᛟᚹᚨᚾᛞᛖᚱᚨᚱᛖᛚᛟᛊᛏ (#notallwhowanderarelost);

			5	Abbreviations, such as #ᛈᛞᛗ (#pdm);

			6	References to popular culture, e.g. to bands or television shows;

			7	References to history, such as the Vikings, Celts or Germanic tribes;

			8	References to animals such as wolves and ravens;

			9	References to nature such as seasons or scenery;

			10	Meta hashtags, such as #ᚨᛞᚹᛖᚾᛏᚢᚱᛖ (#adventure) or #ᚨᚱᛏ (#art);

			10	Other hashtags that do not belong to the above categories.

			

			Hashtags were grouped under these categories to provide an overview of the runic hashtag content. The consideration was that while the extent of runic use and the choice of futharks could shed some light on the use of runes on Instagram, the type of use could further illuminate how runes are used on this platform. Hashtags were assigned a single category based on their primary group. Huginn and Muninn would for instance be classified as mythological even though they both are ravens, just as ravens them­selves would be classified as animals, although specific instances of ravens could be mythological creatures. It sometimes proved a challenge when hashtags could be classified into more than one category, such as #ᚱᚨᚷᚾᚨᚱ (#ragnar), which could be a personal name, a reference to the historical figure or to the main character in in the television show, Vikings. The small size of the dataset allowed the use of the caption and the picture in the post to determine which category was most appropriate. 

			A note is required on the ethical use of social media data. It is generally more acceptable to use public profiles than private ones (Senekal 2021, 142), and in the current study, only public posts were considered. Further­more, the discussion below does not refer to any particular users by name, although the small number of occurrences of hashtags may make it possible to identify users that employed specific hashtags. When user­names were transliterated into runes, these are not mentioned below. High­field and Leaver (2016, 57) argue that it may be beneficial to shift from the dichotomy of public versus private and instead examine whether con­duc­ting research brings to light overlooked material and whether dis­sem­i­nating this material through research and reporting could pose any risks. In my view, none of the uses of hashtags has the potential to cause harm to users, since in most cases users post only about runes or about Norse or Germanic mythology, or they use runes to market their content, and they do so publicly. The exception would be if racist posts were highlighted in the current study but this is not the case. Where it is noted that the use of a hashtag is primarily limited to single users, these post only on innocuous subjects such as book reviews or otherwise may state their opposition to racism.

			Results and discussion

			Table 1 shows the number of posts that utilise the elder and younger futharks, as well as both or mixed. The majority of posts, 6,912 (65.92 %), used hashtags consisting of runes belonging to the elder futhark, 105 (1 %) posts used hashtags belonging to the younger futhark, 1,621 (15.46 %) posts used runes found in both the younger and the elder futhark, and 1,847 (17.62 %) posts used hashtags in a mixed manner. The elder futhark is therefore the most popular in terms of the number of posts on Instagram with runic hashtags, along with the number of hashtags noted above. 

			In terms of ideographic use, 1764 (16.82 %) posts used runes belonging to the elder futhark ideographically, 30 (0.29 %) posts used runes belonging to the younger futhark ideographically, and 1496 (14.27 %) posts used runes found in both the younger and the older futhark ideo­graphically. The elder futhark is therefore also the most popular for ideographic use in runic hashtags, making it the most popular futhark on Instagram overall.

			Table 2 shows the most popular runes that were used ideographically. Note that while the elder futhark ᛉ and younger ᛘ are almost identical, Uni­code distinguishes between the two, following the recommendations of Nordisk Ministerråd (1997, 30). These characters are encoded as 16C9 ALGIZ EOLHX and 16D8 LONG-BRANCH-MADR M in Unicode respectively.

			All rune types are used ideographically as hashtags on Instagram, but as is the case with other runic hashtags, their use varies greatly. While #ᛟ is used 675 times, #ᚼ is used only once. Note that #ᛟ and #ᛉ together constitute over 40 % of ideographic use, which makes these two runes sig­nif­i­cantly more popular for ideographic use in hashtags than the other runes. Their popularity may respectively be due to the contemporary asso­ci­ation in mythical runelore between ᛟ (ōþila) and heritage and ᛉ (elhaz) and the connection with the divine. The popularity of #ᛉ is of particular interest since the use of this rune in contemporary Pagan festivals such as those held by Edinburgh’s Beltane Fire Society is well attested (Dahmer 2019, 142), showing that this is one of the most popular runes amongst modern day Pagans. However, it should also be noted that these two runes have a far right association and that both were used by the Nazi regime (Schuppener 2022, 111–18). The examination of individual posts during the course of this study showed that these two runes were predominantly used in a Norse Pagan context and never in a far right one.

			Table 3 shows the distribution of runes per unique hashtag across the elder and younger futharks. In total, 515 runic hashtags were found on Insta­gram, occurring in a total of 10,489 posts. Of these hashtags, 378 (73.4 %) used the elder futhark, 34 (6.6 %) used the younger one, 41 (7.96 %) used runes found in both the younger and the elder futhark, and 62 (12.04 %) used hashtags in a mixed manner, incorporating runes exclusive to either futhark. It is therefore clear that the elder futhark is the most popular in terms of hashtag frequency on Instagram. 

			The popularity of the elder futhark over the younger, whether in con­sideration of the number of posts, number of unique hashtags, or ideo­graphic use, may be due to the closer resemblance of the elder futhark to the Roman script, making the elder futhark somehow more familiar. The 24 runes in the elder futhark are also more easily comparable to the 26 letters in the modern English alphabet, with the notable examples ᚱ, ᚺ, ᛁ, ᛏ, and ᛒ while the younger futhark’s 16 runes, along with their am­bi­guity, may make it more difficult for modern social media users to trans­literate their hashtags into runes. The popularity of the elder futhark may also be due to its original use over a wider geographical area, which means that a larger contemporary population regards the elder futhark rather than the younger one as part of their heritage.

			The majority of runic hashtags, even the most popular ones as listed in Table 4, do not occur often: 282 hashtags (54.86 %) occur only once and 426 (82.88 %) occur less than ten times. The most commonly found runic hashtags thus represent a minority and most have not been adopted by the greater Instagram community. This phenomenon is not unique to runic hashtags but is characteristic of folksonomy, where the use of tags generally follows a power law distribution (Lux, Granitzer, and Kern 2007; Munk and Mørk 2007), meaning that a very small number of tags are used frequently while the overwhelming majority of tags rarely occur. How­ever, the small number – 14 hashtags or 2.72 % of hashtags – that occur more than 100 times shows that runic hashtags, when created, are very seldom adopted by other users. In the light of research findings by Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019), particularly in terms of the motivations they call trendgaging, reaching and endorsing, the runes there­fore have a very limited capacity to promote content and align users with trending issues but are instead used as a form of self-expression, creating unique content and engaging with close-knit communities with insider knowledge. The use of runic hashtags therefore is more relevant to what Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019) refer to as designing and bonding.

			The most popular runic hashtag was #ᛚᚨᚱᛋᚺᚨᛚᛞ (#larshald; 1314 posts), followed by #ᛒᚱᚨᚷᛁ (#bragi; 861 posts), #ᛈᛞᛗ (#pdm; 727 posts), #ᛟ (#o; 675 posts), and #ᛉ (#z; 651 posts). The hashtag #ᛚᚨᚱᛋᚺᚨᛚᛞ (#larshald) refers to a photographer who is strongly associated with The Bearded Villains, a global charity and association formed around bearded men of any culture, and therefore is not restricted to Norse-themed content. The use of this hashtag can be considered to promote unique content within this community, i.e. what Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019) refer to as bonding, reaching and endorsing, although the limited number of posts indicate that this endorsement is confined to a close-knit community. The hash­tag #ᛒᚱᚨᚷᛁ (#bragi) is mostly limited to a single user and seems to be an attempt to craft unique posts relating to the user’s own profile, in other words the use of this hashtag is primarily focused on what Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019) call designing. The hashtag #ᛈᛞᛗ (#pdm) is strongly associated with people that wear clothes from the brand Thor Steinar, a Viking-themed clothing brand tied to the far right. The use of this hashtag seems similar to that of #ᛚᚨᚱᛋᚺᚨᛚᛞ, namely its use relates to what Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019) call bonding, reaching and endorsing, with the caveat that this hashtag is used in a small community. This clothing brand, accused of having ties to the far right in Europe and Russia (Rekawek, Ritzmann, and Schindler 2020, 22), has been banned from the German Bundestag (Radke 2008), and one user employs this hashtag in an anti-racist context, apparently targeting what he perceives as a racist hashtag. In any case, the hashtag #ᛈᛞᛗ seems to be employed to market content within this community. The hashtag #ᚦᛜᚱᚱ (#þŋrr) is a mistransliteration of #ᚦᛟᚱᚱ (#þorr) and is not the only mistrans­literation in this dataset: others include #ᛟᛗᛁᚾ (#omin) for #ᛟᛞᛁᚾ (#odin), #ᛞᚠᚷᚠᛉ (#dfgfz) for #ᛞᚨᚷᚨᛉ (#dagaz), #ᚼᛖᚨᛏᚼᛖᚨᚾᛋ (#heatheans) for #ᚼᛖᚨᛏᚼᛖᚾᛋ (#heathens) and #ᛗᛚᛞᚷᚨᚱᛞ (#mldgard) for #ᛗᛁᛞᚷᚨᚱᛞ (#midgard). The first mistransliteration is nevertheless of most interest: ᛜ closely resembles the Latin o and was likely chosen as the elder futhark symbol most visually similar to the Latin character. Other mis­trans­literations follow a similar pattern, employing similar looking runes or runes resembling Latin characters. Lastly, the hashtag #ᚱᚢᚾᚨ (#runa) usually refers to the name of a particular Czechoslovakian wolf­dog, which might be considered an attempt to create unique content, or what Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019) call designing. Note that runa is not a mistrans­literation of rune; the dog is referred to as Runa using the Roman script as well.

			The categories of runic hashtag are shown in Table 5. In the interest of brevity, only the largest three categories are discussed below. 

			Firstly, as might be expected, the largest number of posts using runic hash­tags relates to the use of the runes themselves. Examples of the most common runic hashtags using runes, aside from those shown in Table 2, include #ᚱᚢᚾᚨ (#runa), #ᚱᚢᚾᛖᛋ (#runes), #ᚠᚢᚦᚨᚱᚲ (#fuþark), #ᚱᚢᚾᛖ (#rune), #ᚱᚢᚾᛖᛊ (#runes), #ᚱᚢᚾᚨᛊ (#runas), #ᚱᚢᚾᛖᚱ (#runer), #ᚠᛖᚺᚢ (#fehu), #ᚨᛚᚷᛁᛉ (#algiz), and #ᚢᚱᚢᛉ (#uruz). The names of runes are often spelled out, with fehu being the most frequent example of this, although ōþila (ᛟ) occurs most often in ideographic form. In most cases, runic hashtags that refer to the runes are accompanied by a runic image, whether an artwork, tattoo, or an engraving on an item such as an axe. Like the use of runic hashtags with mythological content (see below), the use of runic hashtags referencing runes can be interpreted in terms of what Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt (2019) call bonding and reaching, although their limited use suggests that a very small, close-knit community is targeted.

			Examples of the most common runic hashtags relating to mythology include #ᛒᚱᚨᚷᛁ (#bragi), #ᚦᛜᚱᚱ (#þŋrr; sic), #ᛟᛞᛁᚾ (#odin), #ᚠᚱᛖᛃᚨ (#freja), #ᛗᛁᛞᚷᚨᚱᛞ (#midgard), #ᚼᛖᚨᛏᚼᛖᚨᚾᛋ (#heatheans; sic), #ᚺᛖᛁᛗᛞᚨᛚᛉ (#heimdalz), #ᚨᛚᚠᚨᛞᚺᛁᚱ (#alfadhir), #ᚾᛟᚱᛞᛁᚲᛋᛈᛁᚱᛁᛏ (#nordik­spirit) and #ᚦᛟᚱ (#þor). Although runic hashtags refer to other mytho­logical creatures, such as #ᚠᛖᚾᚱᛁᚱ (#fenrir), #ᚺᚢᚷᛁᚾ (#hugin), #ᛗᚢᚾᛁᚾ (#munin), #ᚠᚱᛖᚲᛁ (#freki), #ᚷᛖᚱᛁ (#geri), and #ᚾᛁᛞᚺᛟᚷᚷ (#nid­hogg), the most common ones refer primarily to gods. Various spellings (and mis­trans­literations as discussed above) and variations on divine names occur; these were therefore standardised to determine which gods were most commonly referenced in the dataset. In total, 15 gods were referenced, as shown in Table 6. Thor is referred to by seven different hash­tags, namely #ᚦᛜᚱᚱ (#þŋrr), #ᚦᛟᚱ (#þor), #ᚦᚢᚱ (#þor), #ᚦᛟᚾᚨᚱ (#þonar), #ᚦᛟᚱᚱ (#þorr), #ᛏᛟᚱ (#tor), and #ᛏᚺᛟᚱ (#thor) while Odin is referred to by nine different hashtags, namely #ᚢᚦᛁᚾ (#oþin), #ᚨᛚᚠᚨᛞᚺᛁᚱ (#alfadhir), #ᚨᛚᚠᚨᛞᚺᛁᚱᚺᚨᛁᛏᛁ (#alfadhirhaiti), #ᚹᛟᛏᚨᚾ (#wotan), #ᚹᛟᛞᛖᚾ (#woden), #ᛟᛞᛁᚾ (#odin), #ᛟᛞᛖᚾ (#oden), #ᛟᛗᛁᚾ (#omin), and #ᛟᚦᛁᚾ (#oþin). Considering that posts relating to Bragi are largely limited to a single user and no other hashtags are associated with him, it is clear that Thor and Odin are the most popular gods, followed by Heimdall and Tyr. The images that accompany these posts vary from artworks, tattoos, shrines and jewellery to memes, motivational posts, and information on Norse religion. Using the framework established by Rauschnabel, Sheldon and Herzfeldt (2019), the runic hashtags can here be considered attempts to design unique and creative posts and link to other users using inside knowledge (bonding and reaching).

			The third largest category is names and Instagram accounts although for the sake of privacy, examples are not mentioned here. It is however note­worthy that this category ranks third for runic hashtags on Instagram since it shows an unexpected runic use: linking posts to a specific Insta­gram profile. In the framework established by Rauschnabel, Sheldon, and Herz­feldt (2019), this category can be considered an attempt to design unique and engaging posts as well as to link to small communities with insider knowledge (bonding) and promote unique content (reaching). Using runic hashtags allows users to ensure that posts are linked to their profiles rather than an unrelated topic. The runes’ relative lack of popularity (com­pared with the Roman script) therefore becomes an advantage while the very use of runes implies an interest in Norse and Germanic topics, which becomes an additional marker of identity. 

			The remaining categories have far fewer posts with predictable con­tent: references to Vikings and the characters from the eponymous tele­vision series or the historical figures that it was based on, references to wolves, ravens and rivers, references to berserkers, warriors and mead, and references to bands such as Heilung and Nytt Land. An interesting out­lier consists of two runic hashtags referencing a song by the South Korean boy band SF9, #ᛏᛖᚨᚱᛞᚱᛟᛈ (#teardrop) and #ᛏᛖᚨᚱ_ᛞᚱᛟᛈ (#tear_drop). Since the song does not reference specifically Norse or Ger­manic topics, it appears that the band followed the example of the above­mentioned Instagram accounts, creating a unique hashtag with the elder futhark runes.

			With only 10,489 posts, runic hashtags are considerably less popular on Instagram than hashtags that use the Roman script to refer to the same concepts, e.g. #odin (1,634,011 posts), #thor (11,292,039 posts), #runes (922,838 posts), #vikings (5,733,489 posts) and #germanic (62,544 posts; as on 3 January 2022). This small number of hashtags and posts show that the Roman script is by far the preferred one for discourse on Norse and Ger­manic historical and mythological topics although a total of 10,489 posts is hardly insignificant. Less common spelling variants on the themes of Norse and Germanic history and mythology, such as the hashtags #óðinn (5,840 posts), #þórr (2,064 posts), #rúnar (232 posts), and #víkingr (889 posts; as on 3 January 2022), are not commonly employed. It is worth re­mem­bering that hashtags such as #thor – with over 11 million posts – often refer to the Marvel films, which have only a superficial connection with Norse mythology, while #vikings may refer to the popular television series. Using runic hashtags suggests a more informed social media user as it requires an understanding of Norse and Germanic history which goes beyond a cursory knowledge of figures like Thor or Vikings. If this higher threshold for background knowledge is taken into account, the use of runic hashtags can be considered modest but nevertheless noteworthy.

			Other interesting uses

			Beyond their popular uses, some interesting outliers were also found. Users sometimes employed the runes in a playful manner far removed from topics related to Norse and Germanic heritage and mythology. For instance, one user employed a hashtag transliterated as fuck it while another referred to friendship with a runic hashtag. Another user tagged a picture with his girlfriend with unique runic hashtags describing her as his dream woman and suggesting that they would be together forever. Posts also referenced animals including, apart from the previously men­tioned Czechoslovakian wolfdog, hashtags such as #ᚺᚢᚾᛞᛖᛚᛁᛖᛒᛖ (#hunde­liebe), #ᛈᚢᚷᛊ (#pugs) and #ᛈᚢᚷᛚᛟᚹᛖ (#puglove) along with posts about #ᚲᚨᛏᛋ (#kats). This shows that while the runes were mostly used in the context of Norse and Germanic history, culture and mythology on Insta­gram, some users incorporated them into their everyday lives. The use of runes in such a humorous, playful manner is particularly striking when set against the framework established by Rauschnabel, Sheldon, and Herz­feldt (2019) and might link to their conclusion that hashtags are often used to amuse, although the insider knowledge required to interpret runic hash­tags also connects these hashtags to a very small community.

			As already mentioned, runes have an association with the far right and racism, and a small number of such posts did occur. One hashtag, #ᚹᚺᛁᛏᛖ (#white; 165 posts), was blocked by Instagram at the time of writing, with Insta­gram noting that “the community has reported some content that may not meet Instagram’s community guidelines”. While this state­ment did not specify the reason, the hashtag itself suggests that some of the posts may have involved what was considered to be racist content. The blocked content meant I could not investigate the extent to which to this hashtag was used in a racist manner. The well-known Nazi use of the runes also occurred in hashtag form, #ᛋᛋ (#ss; 5 times), although the con­text made clear that posts using these runes were either denouncing racism or not referencing it at all. Nor was ōþila (ᛟ), which has had a racist con­no­tation since World War II, used in any overtly racist posts with the rune’s corresponding hashtag. Similarly, the use of #ᛈᛞᛗ (#pdm) noted earlier as linked to people wearing clothes made by a company sometimes con­sidered to have ties with the far right also involved no racist posts. The racist connotations of the runes are therefore very slight in terms of runic hashtags on Instagram. One user however used the hashtag #ᛒᛚᛗ (#blm; 4 posts; black lives matter), thereby bringing the runes into contemporary political discussions. This might recall Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt’s (2019) finding that one of the motivations for using hashtags is connecting with trending issues: the transliteration into runes of a contemporary issue (#blm) shows that, despite their perceived ties to racism, they could be used for any purpose.

			Conclusion

			Runes have been in almost continuous use for the past two millennia, con­tinuing into the digital age. This study, investigating the use of runic hashtags on Instagram, showed that while runic hashtags are not comparable in popularity to hashtags in Roman script, they are never­theless used to a significant extent. It also showed the elder futhark to be significantly more popular than the younger, although both are rep­re­sented, sometimes even in combination. The runic script’s strong historical asso­ci­ation with Norse and Germanic religion is reflected on Instagram as well, indicating that most Instagram users regard runes as inextricably bound to their original cultural context. Nevertheless, other uses of the runes were also highlighted, including linking hashtags to profiles and further unique uses. As shown in Rauschnabel, Sheldon, and Herzfeldt’s research (2019), hashtags are used for many more purposes than simply organising content, and the current study showed that runes are used in particular to create unique social media content and engage with small com­mu­nities that have insider knowledge. The runic association with the far right was also confirmed, although this was limited to a hashtag as­so­ci­ated with a clothing company.

			While runic hashtags remain less popular than Roman script equivalents, the increasing popularity of Instagram and a renewed interest in the Norse and Germanic past will in all likelihood mean an increased use of runic hash­tags in the near future. The huge increase in the number of posts marked with the hashtag #rune since the study by Bennett and Wilkins (2020) suggests that runes are fast increasing in popularity. This will create the opportunity for future research to investigate new contemporary uses of the runes, such as for expressing identity, promoting religious ideas, and engaging in new ways with history.

			Bibliography

			Aswynn, Freya. 2002. Northern Mysteries and Magick: Runes & Feminine Powers. St. Paul, Minnesota.

			Bennett, Lisa, and Kim Wilkins. 2020. “Viking tattoos of Instagram: Runes and con­temporary identities.” Convergence: The International Journal of Research into New Media Technologies 26.5–6: 1301–14.

			Dahmer, Adam. 2019. “Pagans, Nazis, Gaels, and the algiz rune.” Temenos – Nordic Journal of Comparative Religion 55.1: 137–55.

			Dorsch, Isabelle. 2018. “Content description on a mobile image sharing service: Hash­tags on Instagram.” Journal of Information Science Theory and Practice 6: 46–61.

			Downing, Ross. 2020. “Hashtag heathens: Contemporary Germanic pagan femi­nine visuals on Instagram.” Pomegranate: The International Journal of Pagan Studies 21.2: 186–209.

			Flowers, Stephen. 2021. Revival of the Runes: The Modern Rediscovery and Re­in­ven­tion of the Germanic Runes. Rochester, Vermont.

			Fontvilla. 2025. Runic Translator & Runic Font Generator. Available at: https://fontvilla.com/runic-translator/. Accessed 20 August 2025.

			Forssling, Gregers Einer. 2020. Nordicism and Modernity. Cham.

			Giannoulakis, Stamatios, and Nicolas Tsapatsoulis. 2016. “Evaluating the descrip­tive power of Instagram hashtags.” Journal of Innovation in Digital Ecosystems 3.2: 114–29.

			Hanssen, Jonas Andreassen. 2020. “#paganmen: Iscenesettelse av maskulinitet hos nypaganistiske grupper.” Master’s thesis, Oslo University.

			Highfield, Tim, and Tama Leaver. 2016. “Instagrammatics and digital methods: Study­ing visual social media, from selfies and GIFs to memes and emoji.” Commu­nication Research and Practice 2.1: 47–62.

			

			Hu, Yuheng, Lydia Manikonda, and Subbarao Kambhampati. 2014. “What we Instagram: A first analysis of Instagram photo content and user types.” Proceed­ings of the International AAAI Conference on Web and Social Media 8.1: 595–98.

			Ichau, Elke, Thomas Frissen, and Leen d’Haenens. 2019. “From #selfie to #edgy: Hash­tag networks and images associated with the hashtag #jews on Instagram.” Tele­matics and Informatics 44, 101275.

			Instagram 2024 = Use hashtags on Instagram. Available at: https://help.instagram.com/351460621611097#. Accessed 12 February 2024.

			Juridikfronten 2019 = Contrary to Reports – No Proposal for Ban on Runes in Sweden. Published by Juridikfronten, 2019. Available at: https://www.juridikfronten.org/2019/06/04/contrary-to-reports-no-proposal-for-ban-on-runes-in-sweden/. Accessed 12 November 2021.

			Lexilogos. 2025. “Multilingual keyboard.” Available at: https://www.lexilogos.com/keyboard/. Accessed 20 August 2025.

			Lux, Mathias, Michael Granitzer, and Roman Kern. 2007. “Aspects of broad folk­sonomies.” 18th International Conference on Database and Expert Systems Applications (DEXA 2007): 283–87.

			Microsoft 2020 = Script and Font Support in Windows. Available at: https://docs.microsoft.com/en-us/globalization/input/font-support. Accessed 5 November 2021.

			Munk, Timme Bisgaard, and Kristian Mørk. 2007. “Folksonomies, tagging commu­nities, and tagging strategies–an empirical study.” Knowledge Organization 34.3: 115–27.

			Nordisk Ministerråd 1997 = Digitala runor: En historisk skrift i datorns värld. Published by Nordisk Ministerråd, København: Nordiska ministerrådet.

			Orlovsky, Maxim. 2025. “Rune keyboard: Futhorc futhark.” Available at: https://apps.apple.com/za/app/rune-keyboard-futhorc-futhark/id1076994123. Ac­ces­sed 20 August 2025.

			Osaka Red. 2025. “Anglo-Saxon futhorc keyboard.” Available at: https://apps.apple.com/za/app/anglo-saxon-futhorc-keyboard/id1301122103. Accessed 20 August 2025.

			Radke, Johannes. 2008. “Berlin: Hausverbot im Bundestag: Ein Mitarbeiter der Post­stelle trug Kleidung des Labels.” Der Tagesspiegel. Available at: https://www.tagesspiegel.de/berlin/hausverbot-im-bundestag-1625050.html. Ac­ces­sed 12 February 2024.

			Rauschnabel, Philipp, Pavica Sheldon, and Erna Herzfeldt. 2019. “What motivates users to hashtag on social media?” Psychology & Marketing 36.5: 473–88.

			Rekawek, Kacper, Alexander Ritzmann, and Hans-Jakob Schindler. 2020. Violent Right-Wing Extremism and Terrorism – Transnational Connectivity, Definitions, Incidents, Structures and Countermeasures. Berlin.

			Rudgley, Richard. 2018. The Return of Odin: The Modern Renaissance of Pagan Imagination. Rochester, Vermont.

			

			Schuppener, Georg. 2022. The Germanic Tribes, the Gods and the German Far Right Today. London.

			Senekal, Burgert Adriaan. 2021. “Ou wyn in nuwe sakke: Die onlangse herlewing van die Germaanse kultuur op Instagram.” LitNet Akademies Geesteswetenskappe 18.2: 132–60.

			Sheldon, Pavica, Erna Herzfeldt, and Philipp Rauschnabel. 2020. “Culture and social media: The relationship between cultural values and hashtagging styles.” Behaviour & Information Technology 39.7: 758–70.

			Sheldon, Pavica, Philipp Rauschnabel, Mary Grace Antony, and Sandra Car. 2017. “A cross-cultural comparison of Croatian and American social network sites: Exploring cultural differences in motives for Instagram use.” Computers in Human Behavior 75: 643–51.

			Simek, Rudolf. 2004. “Germanic religion and the conversion to Christianity.” In Early Germanic Literature and Culture, ed. Brian Murdoch and Malcolm Read, 73–102. Rochester, New York.

			Taylor, Arwen. 2022. “Tattoos, ‘tattoos,’ vikings, ‘vikings,’ and vikings.” In Tattooed Bodies: Theorizing Body Inscription across Disciplines and Cultures, ed. James Martell and Erik Larsen, 145–62. Cham, Switzerland.

			Thorsson, Edred. 2018. The Nine Doors of Midgard: A Curriculum of Rune-work. Moss Beach, California.

			Valhyr. 2025. “Rune Converter.” Available at: https://valhyr.com/pages/rune-converter. Accessed 20 August 2025.

			Van der Wal, Thomas. 2007. Folksonomy Coinage and Definition. Available at: http://www.vanderwal.net/folksonomy.html. Accessed 23 March 2021.

			Von Schnurbein, Stefanie. 2016. Norse Revival: Transformations of Germanic Neo­paganism. Leiden.

			Webb, Thomas. 2017. “Write Runes on Your Computer.” Available at: https://webbmaster.com/2017/11/write-runes-on-your-computer. Accessed 12 No­vem­ber 2021.

			Zappavigna, Michele. 2018. Searchable Talk: Hashtags and Social Media Meta­discourse. London.

		

		
			Figure

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					The classification of runic hashtags

			

		

		
			Tables

		

		
			
					The number of posts by futhark

			

		

		
			
				
					
					
					
					
					
					
				
				
					
							
							
							Elder

						
							
							Younger

						
							
							Both

						
							
							Mixed

						
							
							Total

						
					

				
				
					
							
							Number of posts

						
							
							6912

						
							
							105

						
							
							1621

						
							
							1847

						
							
							10485

						
					

					
							
							Number of ideographic posts

						
							
							1764

						
							
							30

						
							
							1496

						
							
							–

						
							
							3290

						
					

					
							
							
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					The 10 most popular runes used ideographically

			

		

		
			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							Hashtag

						
							
							Futhark

						
							
							Posts

						
							
							 % of total

						
					

				
				
					
							
							#ᛟ

						
							
							elder

						
							
							675

						
							
							20.52 %

						
					

					
							
							#ᛉ

						
							
							elder

						
							
							651

						
							
							19.79 %

						
					

					
							
							#ᛒ

						
							
							both

						
							
							271

						
							
							8.24 %

						
					

					
							
							#ᛗ

						
							
							elder

						
							
							218

						
							
							6.63 %

						
					

					
							
							#ᚨ

						
							
							elder

						
							
							179

						
							
							5.44 %

						
					

					
							
							#ᛈ

						
							
							elder

						
							
							166

						
							
							5.05 %

						
					

					
							
							#ᛞ

						
							
							elder

						
							
							115

						
							
							3.50 %

						
					

					
							
							#ᛇ

						
							
							elder

						
							
							106

						
							
							3.22 %

						
					

					
							
							#ᛏ

						
							
							both

						
							
							103

						
							
							3.13 %

						
					

					
							
							#ᛦ

						
							
							younger

						
							
							80

						
							
							2.43 %

						
					

					
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					The distribution of runes per hashtag across the elder and younger futharks

			

		

		
			
				
					
					
					
					
					
					
				
				
					
							
							
							Elder

						
							
							Younger

						
							
							Both

						
							
							Mixed

						
							
							Total

						
					

				
				
					
							
							Number of hashtags

						
							
							378

						
							
							34

						
							
							41

						
							
							62

						
							
							515

						
					

					
							
							Ideographic use

						
							
							15

						
							
							4

						
							
							11

						
							
							–

						
							
							30

						
					

					
							
							
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					The most popular runic hashtags

			

		

		
			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							Hashtag

						
							
							Futhark

						
							
							Posts

						
							
							Latin transliteration

						
					

				
				
					
							
							#ᛚᚨᚱᛋᚺᚨᛚᛞ

						
							
							mixed

						
							
							1314

						
							
							#larshald

						
					

					
							
							#ᛒᚱᚨᚷᛁ

						
							
							elder

						
							
							861

						
							
							#bragi

						
					

					
							
							#ᛈᛞᛗ

						
							
							elder

						
							
							727

						
							
							#pdm

						
					

					
							
							#ᛟ

						
							
							elder

						
							
							675

						
							
							#o

						
					

					
							
							#ᛉ

						
							
							elder

						
							
							651

						
							
							#z

						
					

					
							
							#ᚦᛜᚱᚱ

						
							
							elder

						
							
							619

						
							
							#þŋrr

						
					

					
							
							#ᚱᚢᚾᚨ

						
							
							elder

						
							
							406

						
							
							#runa

						
					

					
							
							#ᛒ

						
							
							both

						
							
							271

						
							
							#b

						
					

					
							
							#ᚱᚢᚾᛖᛋ

						
							
							mixed

						
							
							266

						
							
							#runes

						
					

					
							
							#ᛗ

						
							
							elder

						
							
							218

						
							
							#m

						
					

					
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					The most popular categories for runic hashtag use

			

		

		
			
				
					
					
					
				
				
					
							
							Classification

						
							
							Count

						
							
							Posts

						
					

				
				
					
							
							Runes

						
							
							66

						
							
							3994

						
					

					
							
							Mythology

						
							
							119

						
							
							2455

						
					

					
							
							Names and Instagram accounts

						
							
							90

						
							
							2370

						
					

					
							
							Abbreviation

						
							
							42

						
							
							824

						
					

					
							
							Sentence

						
							
							10

						
							
							220

						
					

					
							
							Meta

						
							
							32

						
							
							209

						
					

					
							
							Other

						
							
							107

						
							
							155

						
					

					
							
							History

						
							
							22

						
							
							73

						
					

					
							
							Popular culture

						
							
							13

						
							
							69

						
					

					
							
							Animals

						
							
							9

						
							
							29

						
					

					
							
							Nature

						
							
							8

						
							
							14

						
					

					
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					Gods most frequently referenced

			

		

		
			
				
					
					
					
				
				
					
							
							God

						
							
							Hashtags

						
							
							Posts

						
					

				
				
					
							
							Bragi

						
							
							1

						
							
							861

						
					

					
							
							Thor

						
							
							7

						
							
							667

						
					

					
							
							Odin

						
							
							9

						
							
							264

						
					

					
							
							Heimdall

						
							
							2

						
							
							46

						
					

					
							
							Tyr

						
							
							4

						
							
							17

						
					

					
							
							Loki

						
							
							2

						
							
							17

						
					

					
							
							Freyja

						
							
							3

						
							
							11

						
					

					
							
							Ostara

						
							
							1

						
							
							3

						
					

					
							
							Idunn

						
							
							2

						
							
							2

						
					

					
							
							Hel

						
							
							1

						
							
							2

						
					

					
							
							Balder

						
							
							1

						
							
							1

						
					

					
							
							Forseti

						
							
							1

						
							
							1

						
					

					
							
							Ing

						
							
							1

						
							
							1

						
					

					
							
							Skadi

						
							
							1

						
							
							1

						
					

					
							
							Frigg

						
							
							1

						
							
							0

						
					

					
							
							
							
					

				
			

		

	
		

		
			Debate

			Henrik Williams and Staffan Fridell. Yggʀ on the Rök Runestone 

		

		
			Williams, Henrik, and Staffan Fridell. “Yggʀ on the Rök Runestone.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 193–99.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1073

		

		
			Yggʀ on the Rök Runestone

			Henrik Williams and Staffan Fridell (Uppsala University)

			The highly problematic sequence sakumukmini in the runic inscrip­tion on the Rök runestone has been interpreted in over a dozen differ­ent ways (Williams 2021, 119 f.), with its explanation affecting under­standing of the entire text. Fridell and Williams (2022) have defended the inter­pre­tation of sakum as sagum, literally ‘I say’, and Ottar Grønvik (1990, 31; cf. Williams 2021, 238 f.) has shown that mini represents minni ‘divine myths’. As regards the intermediate uk, Holmberg et al. (2020, 18) and Wil­liams (2021, 239 f.) revive a proposal by Rolf Nordenstreng (1912) that this represents an oblique form Ygg of a name for Odin corresponding to Old West Norse Yggr.

			Jackie Nordström, however, in her own article on the Rök inscription (2023, 13), identifies a serious problem with this solution: 

			Rörande Holmberg et al:s tolkning av uk som Ygg, en dativform av i-stammen Yggr motsägs detta av dativformen trąki drængi på rad 24. I fornisländskan föll ofta dativ-i bort hos i-stammar som slutade på långt g, k eller ng (Noreen [1923]: § 389). På Rökstenen från 800-talet står dock i:et kvar […], likt u:et i ualraubu valrauƀu, sunu sunu och strąntu strąndu. Det hade behövt stå uki Yggi för att Holmberg et al.:s (2020) tolkning skulle kunna stämma. 

			‘As regards the interpretation by Holmberg et al. of uk as Ygg, a dative form of the i-stem Yggr, this is contradicted by the dative form trąki drængi in line 24. In Old Ice­landic, dative -i often disappeared in i-stems ending in long g, k or ng (Noreen [1923]: § 389). On the ninth-century Rök stone the i remains, how­ever, just like the u in ualraubu valrauƀu, sunu sunu and strąntu strąndu. For the inter­pre­tation of Holmberg et al. (2020) to be correct, it should have been uki Yggi.’

			Noreen (1923, § 389) lists Yggr among i-stems and in Note 2 remarks that the dative ending -i very seldom occurs among these; it was upon this state­ment that Williams uncritically built his interpretation. He also failed to recognize the parallel to the declensional suffix in drængi. 

			

			Jackie Nordström and Henrik Williams have engaged in intense dis­cus­sion of this problem, with her solution (2023, 13) being the interpretation of ukmini as ungmænni ‘youth, young man’. Williams (2021, 290 f.) argued against this solution. For a while they both considered a suggestion by Niels Åge Nielsen (1969, 26) to interpret uk as ok ‘and, also’. This would be ortho­graphically and syntactically acceptable but appears, to our minds at least, less convincing. A construction ‘I/We say also the minni ’ fol­low­ing the memorial formula seems curiously lacking in content and obscures any direct recipient of the runic text, while a Runic Swedish Yggʀ fulfills that function admirably. Let us therefore re-examine whether this inter­pretation may, after all, be possible. 

			Nordenstreng (1912, 3) convincingly argues that sakumukmini should be interpreted as “Vi säga Ygg den hågkomsten” (‘We say Ygg that recol­lection’) or more precisely “Vi påminna Ygg om det” (‘We remind Ygg of it’). He also remarks on (p. 2) the lack of any other viable alternative – the common people could not possibly have grasped the content as it stands – and he continues (p. 3):

			Nej, det kan aldrig ha varit meningen, att någon människa skulle lista ut Rök­stenens innehåll. Så konstfullt är detta dolt i de förvirrande runtecknen, att endast runornas herre och skapare kunnat utleta det. 

			Men han bör också ha kun­nat det, och han bör ha funnit särskilt behag i att göra det. Just en sådan in­skrift bör ha varit långt mera i hans, den store gåtgissarens smak, än en vanlig enkel klar inskrift, som kunnat med lätthet läsas av både múgr [= folkets breda lager] och ung­menni [= ungdomen]. Och till honom var givetvis den unge kämpe gången, till vars ära Rökstenen är rest. Vad mera är, om jag inte tar fel, är han t. o. m. nämnd vid namn, inte en, utan flere gånger på stenen. Ty detta obe­grip­liga sakumukmini kan ju läsas sagum Ygg minni, och jag tror att det bör läsas så. 

			‘No, it can never have been the intention that any human should work out the con­tent of the Rök stone. So artfully is it concealed in the bewildering runic char­ac­ters that only the lord and creator of the runes could find it out. 

			But he should also have been able to, and he should have found particular pleasure in doing so. An inscription like that should have been much more to his taste than an ordi­nary, simple, clear inscription which could have been read with ease by both múgr [= the broad mass of the people] and ungmenni [= the youth]. And it was to him, of course, that the young man in whose honor the Rök stone is erected had gone. Furthermore, if I am not mistaken, he is mentioned by name, not once, but sev­er­al times on the stone. Because this incompre­hensible sakumukmini may of course be read as sagum Ygg minni, and I believe it should be read in such a way.’ 

			

			Not only did Nordenstreng come up with this constructive interpretation that no one to our knowledge had considered prior to its adoption by Holm­berg et al. but he also beat them to the realization that the dead son was bound for a sojourn with Odin (vide supra): ‘And it was to him, of course, that the young man in whose honor the Rök stone is erected had gone.’ Nor do we think that Rök scholars have given his argument about the true audience for the runic text enough consideration. The fact that the inscription must, at least in part, have had a supernatural recipient is indi­cated by the incredible complexity of the textual features of the written characters themselves as well as the fact that it cannot even be read in its entirety by a person less than seven feet tall (Williams 2021, 227).

			Nordenstreng continues (1912, 4):

			Vidare reser sig den frågan, varför Odin icke är kallad vid sitt vanliga namn, utan vid det mindre vanliga Yggr. Ja, orsaken är svår att veta. Att Odins-namnet Yggr nyttjades i sammanhang med strid och död var likväl rätt vanligt på väst­nordisk språkbotten (t.ex. Grímnismál v. 53: Eggmóðan val nú mun Yggr hafa); och att detta namn icke eljes är uppvisat på östnordiskt område bevisar inga­lunda, att det icke förekommit, ja talar icke ens i nämnvärd mån emot min giss­ning. Det var ju icke ett namn, som kunde ingå i ortnamn. Någon skriven litte­ratur från hednatiden har vi icke i Sverge, och i den muntliga tradi­tionen kunde namnet icke gärna i kristen tid kvarleva för att sedan upptecknas. Var skulle vi då kunna finna det annat än i runinskrifter? Och det är mycket begärt, att det ska finnas i mer än en sådan. Jag tror, att man i allmänhet bör vara försiktig med att påstå, att ett ord eller ett namn är specifikt västnordiskt, därför att det ännu inte har blivit uppvisat i östnordiskt språk. 

			‘Further, the question arises why Odin is not called by his usual name but by the less common Yggr. Well, it’s difficult to know the reason. The use of the name Yggr for Odin in connection with battle and death was nevertheless quite common in the West Norse dialect (e.g. Grímnismál stanza 53: Eggmóðan val nú mun Yggr hafa [‘‘A corpse wearied by the edge of a sword Yggr will now have’]); and the fact that this name is not shown elsewhere in the East Nordic area in no way proves that it did not occur, indeed does not even speak to a significant extent against my guess. It was not a name that could be included in a place name. We have no written literature from pagan times in Sweden, and in the oral tradition the name could not easily have remained in Christian times to be recorded later. Where then could we find it except in runic inscriptions? And it is a lot to ask it to be in more than one such example. I think that in general one should be careful about claiming that a word or a name is specifically West Norse because it has not yet been attested in an East Norse language.’

			

			In place names, we find only the element Óðin-, never any of the nearly 170 heiti for Odin (cf. Falk 1924). The reason is that these heiti (many with an origin in Sweden according to Falk, p. 38) belong to the literary tradi­tion, just as the Rök stone text does. 

			So, does the criticism by Nordström preclude uk representing Ygg with no dative case marker? She is perfectly correct in pointing out the parallel between Yggr and drængʀ. But did these really need to follow the same declension pattern in the ninth century? 

			The word dräng was probably originally an ija-stem, i.e. *drangijaʀ (Bjor­vand and Lindeman 2019, 201) featuring a combination of short vowel + consonants (velar nasal + voiced velar stop) in the stressed syl­la­ble. An alternative view suggests it was instead an i-stem *drangiʀ (Kroonen 2013, 100). The dative singular trãki drængi on the Rök stone is how­ever a strong argument in favour of an original ija-declension. Dur­ing the Early Vi­king Age, the Old West Norse word conformed to the declen­sion pattern of i-stems (Bjorvand and Lindeman 2019, 201). In East Norse the plural re­tained the ja-declension earlier allotted to ija-stems with a root ending in a velar consonant (Fulk 2018, 51), while in West Norse the nominative plural became drengir, accusative drengi (attested on the Piraeus lion as trikir, prob­a­bly the work of a West Norse carver; Snæ­dal 2014, 25). 

			The dative singular trãki drængi on the Rök stone should be regarded as an example of the retainment in Old East Norse of the old regular declension, while a dative lacking an ending in Old West Norse is the result of influence from the i-stem declension (cf. Boutkan 1995, 214).

			There was also, during the Viking Age, a clear later tendency in East Norse for plurals to conform to the pattern of the a-stems: nominative drængaʀ, ac­cu­sa­tive drænga (Sm 93, Vg 184, U 767, U 808, Vs 3, Vs 22, DR 295, DR 330). The inscriptions which retain plural ja-declensions – nomi­native drængiaʀ, accusative drængia – are usually somewhat older (Sö 155, Sö 163, U 802, Ög 64, DR 1). At the same time, a geographical pat­tern is suggested, as the innovation appears more common and is earlier in the south.

			Yggʀ is a ja-stem *ugjaʀ where g is regularly lengthened (geminated) early on before j to *uggjaʀ. This word in Old East Norse would regularly develop as follows:

			N *uggjaʀ > *yggiʀ > *yggʀ

			G *uggjas > *yggis > *yggs

			D *uggjai > *yggjē > *yggji > *yggi 

			A *uggja > *yggi > *ygg

			

			It is in the genitive, where the word can be declined as either yggs or yggjaʀ, that its alignment with the i-stems in Old West Norse can most clearly be seen. The ending -aʀ is borrowed from the i-stem declension (cf. Syrett 1994, 102 f.; Boutkan 1995, 214, 245; Fulk 2018, 160) but realized after velar consonants as -jaʀ. 

			We might expect either Yggi (ja-stem form) or Ygg (i-stem form) as the dative form on the Rök stone: both are possible. There is no compelling reason to assume that the words drængʀ and Yggʀ must follow the same pat­tern in this respect, even if one might argue that a uniform declension would be more expected.

			However, Bengt Hesselman (1913, 54) offers a reasonable explanation to the retained dative-i of drængʀ while Yggʀ simultaneously exhibits a form without an ending:

			de gamla ändelserna -e och -o uppträda särskilt ymnigt vid sådana enkla stammar, som tillhöra språkets allmännaste och oftast brukade ordförråd […]. Det är ju ett allmänt bekant och erkänt faktum, att ofta brukade ord länge behålla ovanliga böjningsformer.

			‘The old endings -e [by which Hesselman refers to the ending -i/-e of the a-stems in the dative singular] and -o [the corresponding ending -u/-o of the ō-stems] appear especially abundant at such simple stems that belong to the com­monest and most often used vocabulary of the language […]. It is, as you know, a generally noted and recognized fact that words that are often used retain unusual forms of declension for a long time.’

			Drængʀ is indeed a more frequently used word than Yggʀ.

			In conclusion, we may ask whether there is any real evidence that Yggʀ and drængʀ could have been declined with different dative case endings. In Old West Norse poetic language, drengr may be declined in the dative case as both dreng and drengi (Jónsson 1901, 34). In the genitive the word is unfailingly declined as drengs (p. 33 f.). Yggr is not attested in the dative case but is in the genitive case declined both as Yggs and Yggjar, with ap­prox­imately 24 instances of each. This could indicate that Yggʀ should also tend more towards i-stem declension in the dative as well, i.e. more often show a form without an ending.

			References

			Bjorvand, Harald, and Fredrik Otto Lindeman. 2019. Våre arveord: Etymologisk ordbok. 3rd ed. Oslo.

			Boutkan, Dirk. 1995. The Germanic ‟Auslautgesetze”. Amsterdam.

			

			DR + no. = runic inscription published in Danmarks Runeindskrifter, by Lis Jacob­sen and Erik Moltke, 3 vols.: Text; Atlas; Registre (Copenhagen, 1941–42). 

			Falk, Hjalmar. 1924. Odensheite. Kristiania.

			Fridell, Staffan, and Henrik Williams. 2022. “sakum i Rökstenens inskrift.” Futhark: International Journal of Runic Studies 12 (2021, publ. 2022): 151–55.

			Fulk, R. D. 2018. A Comparative Grammar of the Early Germanic Languages. Amster­dam and Philadelphia.

			Grønvik, Ottar. 1990. “To viktige ord i Rök-innskriften: norr. gjalda vb og minni n.” Arkiv för nordisk filologi 105: 1‒40.

			Hesselman, Bengt. 1913. Västnordiska studier 2: En nordisk och västgermansk slut­ljuds­regel. Kungl. Humanistiska Vetenskaps-Samfundet i Uppsala, Skrifter, 15:2. Uppsala.

			Holmberg et al. = Holmberg, Per, Bo Gräslund, Olof Sundqvist, and Henrik Wil­liams. 2020. “The Rök Runestone and the End of the World.” Futhark: Inter­national Journal of Runic Studies 9–10 (2018–19, publ. 2020): 7–38.

			Jónsson, Finnur. 1901. Det norsk-islandske skjaldesprog omtr. 800‒1300. Samfund til udgivelse af gammel nordisk litteratur, 28. København.

			Kroonen, Guus. 2013. Etymological Dictionary of Proto-Germanic. Leiden Indo-Euro­pean Etymological Dictionary Series, 11. Leiden.

			Nielsen, Niels Åge. 1969. Runerne på Rökstenen. Odense University Studies in Scandi­navian Linguistics, 2. Odense.

			Nordenstreng, Rolf. 1912. “Vad är syftet med Rökstenens inskrift.” Studier i nordisk filologi 3: 1–4.

			Nordström, Jackie. 2023. “The Rök Runestone as Wisdom Poetry: A Further Devel­op­ment of the Standard Interpretation”. Arkiv för nordisk filologi 138: 5–58.

			Noreen, Adolf. 1923. Altisländische und altnorwegische Grammatik (Laut- und Flexions­lehre) unter Berücksichtigung des Urnordischen. 4th ed. Halle.

			Sm + no. = inscription published in Smålands runinskrifter, i.e. SRI, 4.

			Snædal, Thorgunn. 2014. Runinskrifterna på Pireuslejonet i Venedig. Stockholm.

			SRI = Sveriges runinskrifter. Various authors. Published by Kungl. Vitterhets His­torie och Antikvitets Akademien. 14 vols. to date. Stockholm, 1900–. 

			SRI, 2 = Östergötlands runinskrifter, by Erik Brate (1911–18).

			SRI, 3 = Södermanlands runinskrifter, by Erik Brate and Elias Wessén (1924–36).

			SRI, 4 = Smålands runinskrifter, by Ragnar Kinander (1935–61).

			SRI, 5 = Västergötlands runinskrifter, by Hugo Jungner and Elisabeth Svärdström (1940–70).

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, by Elias Wessén and Sven B. F. Jansson (1940–58).

			SRI, 13 = Västmanlands runinskrifter, by Sven B. F. Jansson (1964).

			Syrett, Martin. 1994. The Unaccented Vowels of Proto-Norse. NOWELE: North- Western European Language Evolution, Supplement, 11. Odense.

			

			Sö + no. = inscription published in Södermanlands runinskrifter, i.e. SRI, 3.

			U + no. = inscription published in Upplands runinskrifter, i.e. SRI, 6–9. 

			Vg + no. = inscription published in Västergötlands runinskrifter, i.e. SRI, 5. 

			Vs + no. = inscription published in Västmanlands runinskrifter, i.e. SRI, 13.

			Williams, Henrik. 2021. Rökstenen och världens undergång. 3rd printing. Stock­holm.

			Ög + no. = inscription published in Östergötlands runinskrifter, i.e. SRI, 2.

		

	
		

		
			Short Notices

			Staffan Fridell. De äldre runornas bildning 

		

		
			Fridell, Staffan. “De äldre runornas bildning.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 201–06.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1074

		

		
			De äldre runornas bildning

			Staffan Fridell (Uppsala University)

			Abstract

			In this article an attempt is made to outline the principles underlying the for­ma­tion of the runes of the 24-type futhark – based on the assumption that the Latin alphabet was the sole model for the creation of the runes. The starting point is the five rules for the construction of runes that were formulated by Henrik Williams in 2004 – rules that remain valid but call for certain additions and exceptions. The principles of this article are tendential rather than absolute and sometimes competing or even contradictory. Basic formation principles include the replacement of horizontal lines by diagonal ones, the hasta + coda rule, the replacement of bows by angles, and the replacement of angles by bows. New explanations are offered for certain runes, notably ᛈ and ᛗ.

			Keywords: 24-type futhark, principles of grapheme formation, Latin alphabet, tendential rules

			Följande analys av de äldre, 24-typiga runornas bildning utgår från an­tagandet att runorna bildades med bokstäverna i det latinska alfa­betet som direkta förebilder.

			Henrik Williams (2004, 267) har formulerat ett slags principer – ”certain graphematic rules” – för de äldre runornas bildningssätt. Han utgår då från det färdiga resultatet, dvs. den 24-typiga futharken, och ger fem regler för hur dessa runor är uppbyggda (här något förkortade utan att inne­börden förändrats):

			(1)	A runic grapheme is made up of a full-length vertical line and/or lines of various length that are […] diagonal.

			(2)	The diagonal lines may not proceed further up nor lower down than the verticals.

			(3)	The diagonal lines never issue exclusively from the bottom of the verticals […]

			(4)	Two diagonal lines may be combined to form angles […]; three joined diagonal lines form a diagonal “crook”.

			

			(5)	Runes made up of angles only reach full height if stacked on top of each other […]

			I några avseenden kan reglerna skärpas. Regel 1 borde kompletteras till ”one or two full vertical lines” men täcker ändå inte runorna ™ och À och det får väl formuleras som undantag. I regel 1 borde man ha en formulering om att diagonaler kan motsvaras av bågar (t.ex. i ᚢ), och i regel 4 borde man ha en formulering om att vinklar kan motsvaras av bågar. Slutligen kan regel 5 göras mer heltäckande i en annan version som Williams (2004, 273) själv har formulerat: ”[S]ingle angles are never allowed to be of full height” (se vidare nedan). Men även i denna version finns undantaget ï. 

			I denna artikel kommer jag att ge en kompletterande analys som listar prin­ciper för processen när runorna bildades från respektive latinska bok­stäver. Williams (2004, 267) beskriver sina regler som ”simple and abso­lute”. Eftersom jag vill kunna inkludera även den variation i runornas ut­se­ende som faktiskt förekommer redan från början, räknar jag i stället med tendentiella regler, som ibland kan vara konkurrerande och till och med mot­verkande. Exemplen ™, À och ï talar för att det kan vara mer ända­måls­enligt att beskriva reglerna som tendenser än som absoluta lagar. Så­dana regler eller mönster kan även beskriva runornas fortsatta utveck­ling.

			Två runor är oförändrat övertagna från latinska alfabetet eftersom de inte har något av de fonematiska drag som efterföljande regler förändrar.

			I → ᛁ i

			X → ᚷ g

			En tydlig bildningsprincip är att horisontella linjer byts ut mot diagonala. Huvud­skälet är att det är lättare att forma runor genom att dra ristnings­verktyget mot sig. Man får bättre kontroll över ristningsarbetet. Det gäller de flesta vardagliga ristnings­material: i synnerhet trä och ben, och sanno­likt även metall. Dessutom tillkommer för trä att, eftersom man brukar rista över träets ådringar, syns sådana linjer bättre än horisontella. Detta är alltså en typ av facilitering eftersom den underlättar och snabbar på rist­ningen. Samtidigt får man på köpet en homogenisering genom att runorna får diagonala linjer och vinklar. Hit hör följande runor:

			F → œ f 

			H → ᚺ h

			Dessutom finns motsvarande runa med uppåtgående diagonal liksom även med horisontell mittlinje (Imer 2015b, 32).

			

			L → ᛚ l

			Här gäller även Williams princip 3 om att enkla bistavar inte ska utgå från huvudstavens nedre avslutning.

			T → ᛏ t

			Ett t med en horisontell övre bistav, dvs. identisk med latinskt T, på lansspetsen från Kowel är osäkert och har även lästs som ett e (Imer 2015a, 149).

			Z → ¨ Ovisst ljudvärde

			Även spegelvänd ᛇ, som verkar vara den vanligaste formen, vilket kan bero på att den övre bistaven uppfattas som riktningsangivande i högre grad än den nedre (i högerriktade inskrifter). Att den övre bistaven i viss mening är primär och viktigare än den nedre understöds även av Williams regel 3.

			Samma tendens till att undvika horisontella linjer gör sig också gällande för e-runan (Fridell 2011, 74 f.; 2016, 12; jfr Robertson 2012, 18):

			E → ™ > ᛖ e

			Upptäckten av Svingerudsristningen har konsekvenser för hur man ska se på förhållandet mellan de två varianterna av den äldre e-runan. Fram till dess hade det varit möjligt att följa Lisbeth Imers (2015b, 45, 47) datering, där ᛖ enbart hörde till tiden efter o. 375. Men nu framstår det som klart – att döma av ᛖ i den tidiga Svingerudsinskriften – att båda varianterna av e-runan förekommit samtidigt ända från runskriftens uppkomst fram till o. 375 då ™ slutar användas i nordiska inskrifter (Imer 2015b, 36; ett syd­germanskt exempel från 500-talet: Nedoma 2020, lxxxii). Detta har direkta implikationer för ett antal runinskrifter för vilka ᛖ har använts som daterings­kriterium: Belland KJ 83, Lauvåsen N A350, Nordhuglo KJ 65, Skärkind KJ 87, Skåäng KJ 85, Veblungsnes KJ 56 (Imer 2015a, 15, 162, 192, 241, 249, 316). För alla dessa måste man förskjuta den tidigast möjliga date­ringen bakåt från o. 375 till o. 160.

			™ är typologiskt äldst eftersom den till formen utgår från E (annorlunda Williams 1996, 215; 2004, 267), men ᛖ har sannolikt omedelbart bildats som variant enligt principen att undvika hori­sontella linjer. Att ™ över huvud taget har kunnat finnas kvar så länge, som enda runa med en horisontell linje, beror troligen på att man velat undvika att ᛖ sammanblandas med ᛗ m (Odenstedt 1990, 100). Det är för övrigt ingen slump att ᛖ tidigast återfinns i Svingerudsinskriften som uppvisar alla tecken på att vara enkel, vardaglig skriftpraktik. Det är just en sådan texttyp där man kan vänta sig faciliterade runor.

			Ett annat mönster är att man ombildar en bokstav så att den följer principen om hasta + coda, dvs. att ett skrifttecken konstrueras som en huvudstav med en eller flera bistavar (Fridell 2016, 11). Denna princip förstärks senare i den 16-typiga runraden.

			A → ᚨ a

			Se Askeberg 1944, 48. Här följs även samtidigt principen om att ersätta hori­son­tella linjer med diagonala.

			N → ᚾ n

			I något senare skeden finns även en spegelvänd variant ᛅ (Imer 2015b, 33).

			V → ï > U och ᚢ u

			Det är rimligt att se ï som den äldsta formen eftersom den liknar förebilden V mest och att därför U och ᚢ uppkommit som en anpassning till hasta + coda-principen (Odenstedt 1990, 30). Dessa runvarianter följer också Williams principer 1 och 3.

			Y → ᛉ ʀ

			Ytterligare en bildningsprincip är att ersätta bågar/rundlar med vinklar.

			B → ᛒ b

			Senare övergår man till rundade former ‡ o.d. vilka under vikingatid helt tar över.

			C → ᚲ k

			En eller kanske två gånger i tidiga inskrifter är en rundad variant med fullängd belagd (Imer 2015b, 33).

			D → ê þ, även î

			Förutom ê är rundade former ᚦ o.d. lika vanliga och blir senare under vikingatid helt dominerande.

			D + spegelvänt D → ᛞ d (Williams 1996, 216)

			I några inskrifter har runan formen av î + spegelvänt î, men formen med tyd­liga vinklar, som kan ses både som en stilisering och en facilitering, är domi­ne­rande och tar senare helt över. Ett antaget d med formen av en stående rektangel på lansspetsen från Kowel är lättare att härleda som ett p (jfr p-runan på inristningen från Breza).

			G → © eller spegelvänt ª j

			De rundade formerna dominerar starkt men även vinklade motsvarigheter före­kommer. Det verkar inte ske någon daterbar utveckling av runans form för­rän de två bågarna/vinklarna förenas (Imer 2015b, 33, 35).

			O → ᛜ eller À ng

			Den sistnämnda har på grund av sina horisontella linjer sannolikt tidigt und­vikits.

			P → Ó och ᚹ w

			

			Den rundade formen är relativt sett vanligare i steninskrifter medan den vink­lade varianten dominerar bland inskrifter på metallföremål.

			Q → Ç och ᛟ o

			Det är här (och bara här) som Williams regel 2 träder in. Den rundade formen är ovan­lig redan från början och försvinner så småningom då ᛟ helt tar över (Imer 2015, 36, 47).

			R → Ö o.d. och ᚱ o.d. r

			Den typiska urnordiska r-runan har rundad bistav med öppning mot huvud­staven men även vinklade former förekommer, särskilt i inskrifter i metall där de båda varianterna är ungefär lika ofta förekommande.

			S → á, ᛊ, Ý o.d. s 

			Formen á finns något senare i nordiska inskrifter, men tidigt i kontinentala (Imer 2015, 334). ᛊ, Ý o.d. får väl ses som en generalisering av principen bakom S, dvs. en linje som böjer fram och tillbaka. 

			Adaptationerna B → ᛒ, C → ᚲ, D → ê, D + spegelvänt D → ᛞ, O → À eller ᛜ, P → ᚹ, Q → ᛟ, R → ᚱ o.d., S → á, ᛊ och Ý innebär att bågar/rundlar ersätts med vinklar. Jag har tidigare (Fridell 2011, 74) argumenterat för att det är ten­densen att byta horisontella linjer mot diagonala som är start­punkten och inspirations­källan till denna utveckling. Båda processerna leder ju till lik­nande resultat och bidrar till att ge runorna deras karakteristiska kantiga ut­se­ende med diagonaler och vinklar, sålunda en homogeni­sering. Men sna­rare är det ristningsmaterialet som är en förklarande faktor (jfr Imer 2015b, 33, 35). I de äldsta skedena är runristande på metall­föremål rela­tivt sett vik­ti­gare än senare. Imer (2015b, 32) skriver: ”I yngre romersk jern­alder fin­des rune­indskrifterne først og fremmest på våbenudstyr samt på per­son­ligt udstyr, såsom smykker af forskellig art.” Det hänger samman med att run­känne­domen tidigast var socialt begränsat till ett elitskikt i sam­hället, där metall­föremål som smycken och vapen var viktiga som status­sym­boler. Det är lättare att rista vinklar än bågar/rundlar i metall. Senare när run­kunskapen sprids till vidare samhällsskikt blir ristande i trä, som alltid före­kommit, dominerande vilket gynnar rundade former som ‡ och ᚦ som alltså är exempel på facilitering eftersom runorna med dessa former går snab­bare och lättare att rista i trä. Det finns alltså två konkur­rerande, mot­satta tendenser: att bågar ersätts av vinklar och att vinklar ersätts av bågar.

			Flera ovan nämnda runformer följer Williams princip 5. ”Runes made up of angles only reach full height if stacked on top of each other”: Å ena sidan ᚲ À ᛜ, å andra sidan ᛒ ᛟ á ᛊ Ý. Ytterligare tre runor kan anslutas, men då måste principen omformuleras – för att täcka in även dessa – till: ”[S]ingle angles are never allowed to be of full height” (Williams 2004, 273): 

			

			K → ᛈ p 

			En runa motsvarande latinskt K skulle bryta med denna princip men inte om den stora vinkeln delas upp i två små (Williams 2004, 273). En inte belagd logisk ”felande länk” mellan K och ᛈ skulle vara en runa som såg ut som ett ᛞ utan den högra vertikalen. 

			D + spegelvänt D → ᛞ d

			Här finns två vinklar men inte ovanpå varandra.

			M → ᛗ m

			Även denna runa kan förklaras med den utvidgade regeln. Att dra ner vinkeln till baslinjen som i latinskt M skulle strida mot principen. Två möjligheter att följa principen – att antingen minska vinkelns höjd ᛖ eller fördubbla vinkeln med bibehållen höjd ᛞ – skulle sammanfalla med redan upptagna runformer. Det återstående närmaste alternativet är då att både minska vinkelns höjd och för­dubbla vinkeln, alltså ᛗ.

			Litteratur

			Askeberg, Fritz. 1944. Norden och kontinenten i gammal tid: Studier i forngermansk kulturhistoria. Uppsala.

			Fridell, Staffan. 2011. ”Graphic Variation and Change in the Younger Futhark.” NOWELE: North-Western European Language Evolution 60/61: 69–88.

			
					2016. ”Tendenser i skrifttecknens utveckling: Alfabet och runor.” Futhark: International Journal of Runic Studies 6 (2015, publ. 2016): 7–19.

			

			Imer, Lisbeth. 2015a. Jernalderens runeindskrifter i Norden – Katalog. København.

			
					2015b. Jernalderens runeindskrifter i Norden, vol. 1: Kronologi og kontekst = Årbøger for nordisk Oldkyndighed og Historie 2013. København.

			

			Nedoma, Robert. 2020. ”Schrift und Sprache der südgermanischen Runen­inschriften.” I Die südgermanischen Runeninschriften, by Klaus Düwel, Robert Nedoma och Sigmund Oehrl, lix–cxxviii. Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 119. Berlin och Boston.

			Odenstedt, Bengt. 1990. On the Origin and Early History of the Runic Script: Typol­ogy and Graphic Variation in the Older Futhark. Acta academiae egiae Gustavi Adolphi, 59. Uppsala.

			Robertson, John S. 2012. ”How the Germanic Futhark Came from the Roman Alpha­bet.” Futhark: International Journal of Runic Studies 2 (2011, publ. 2012): 7–25.

			Williams, Henrik. 1996. ”The Origin of the Runes.” Amsterdamer Beiträge zur älte­ren Germanistik 45: 211–18.

			
					2004. ”Reasons for Runes.” I The First Writing: Script Invention as History and Process, red. Stephen D. Houston, 262–73. Cambridge.

			

		

	
		

		
			Eric T. Lander. A Misidentified Separator in U 924 

		

		
			Lander, Eric T. “A Misidentified Separator in U 924.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 207–12.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1090

		

		
			A Misidentified Separator in U 924

			Eric T. Lander (Uppsala University)

			Abstract

			In this short notice I comment on the reading of U 924, a Viking Age runic inscription in Uppsala Cathedral. Most importantly, I point out that U 924 does not contain the sequence auk, as published in Upplands runinskrifter, but rather + uk. A handwritten note from Helmer Gustavson proves that the correct reading has been known with some certainty since at least 1976, but this information has apparently never been published. I also provide some brief comments concerning the use of a and n in the inscription.

			Keywords: Helmer Gustavson, separator, U 924, Uppsala Cathedral, Elias Wessén, word divider

			Embedded in the floor to the left of Charles De Geer’s tomb in Uppsala Cathedral is a Viking Age runestone, with siglum U 924. Only part of the rune­stone is accessible for study, resting as it does underneath a load-bearing pillar structure. Elias Wessén’s transliteration in the Swedish corpus edition (SRI, 9: 15) of the visible section of the text band is given here, though the bracketing of characters 1, 34, and 35 is my own. Both runes and separators have been numbered, for reasons that will become clear shortly.

			
				
					[image: ]
				

			

			As indicated by my brackets, two runes and a separator are illegible in the runestone’s current state. Wessén’s examination of U 924 in the fall of 1951 seems to have benefited from the removal of mortar where the wall/pillar meets the runestone, mortar which has been replenished in the intervening years. Figure 1 and Figure 2 show the inscription as it looked in 1951.

			

			U 924 has not attracted a great deal of attention in the literature. Treat­ments have been cursory (Gustavson 1986a, 21; 1986b, 35; Bengtsson 2010, 395; Åhlén 2010, 82). Aside from my brief comments above on the current condi­tion of the runestone, I have two observations to make about this inscription.

			The first is that character 17 is not a long-branch a at all, but rather a sepa­rator + (as seen elsewhere in the inscription). There are two short inter­secting perpendicular lines, both deeply carved. There is no doubt that the vertical of these two lines does not reach up to the border lines of the text band, as seen in Figure 3.

			Thus instead of auk ok we have the less common but nevertheless abun­dantly attested uk ok. While it was not uncommon for photographs like the one in Figure 2 to be retouched before publication in Sveriges run­inskrifter, it is worth mentioning that this does not appear to be the source of the error in question. The original photograph published in Upplands runinskrifter (SRI, 9: plate 2), available in Antikvarisk-topo­grafiska arkivet (here­after ATA) at Riksantikvarieämbetet, has indeed been retouched in various spots (perhaps most notably the upper and lower parts of the damaged n-rune’s main stave), but character 17 is not one of them. This is also clear from the a-rune in Figure 2, developed from the original negative.

			I am not the first to make this observation. The separator immediately pre­ceding uk was properly identified as such already in the woodcut signed by Hadorph and Helgonius that appears in Peringskiöld’s Monumenta Uller­aker­ensia cum Upsalia (1719, 43) and in Göransson’s Bautil (B 425), even though various other elements of U 924 are not accurately depicted there. More­over, Magnus Källström (pers. comm.) informs me that there is a hand­written note about U 924 in Helmer Gustavson’s personal copy of Upp­lands runinskrifter at Runverket which reads: “Av 15 a syns inga spår av nedre och övre delarna av h[uvud]st[av]; 15 a bör därför tecknas - eller läsas som ett sk[iljetecken].” The note is signed with Gustavson’s initials and the date 3/6-76, i.e. 3 June 1976, which is when Helmer Gustav­son (along with Carl Magnus Rosell and Frey Bark) was on site to paint this and other cathedral inscriptions (according to a document in ATA dated 1976-09-23 and with Dnr 005187). Gustavson’s observation from 1976 appears to have gone unpublished. Even his later writings mention­ing this inscription (cited above) do not amend the transliteration pub­lished in Upplands runinskrifter (SRI, 6–9).

			This brings me to my second observation. Contrary to Wessén’s claim in Upplands runinskrifter (SRI, 9: 15; repeated by Bengtsson [2010, 395]) that the carver of U 924 could not keep his a and n apart, there does appear to be a certain regularity in his use of these runes (see also the brief com­ment by Thompson [1975, 39]): a is a short-twig rune with its branch to the left side of the main stave (characters 9 and probably 1), while n is either (i) a short-twig rune with its branch to the right side of the main stave (characters 16 and 23) or (ii) a long-branch rune (with a downward-slant­ing branch, as with character 6 and probably also character 33). Put differ­ently, as far as the short-twig runes are concerned, the slope of the branch is irrelevant; the important feature is whether the branch is on the left or the right side of the vertical stave. For long-branch runes the slope of the branch surely does make a difference, but reading character 17 as + re­moves the one potential long-branch a from this text, and thus we have noth­ing to compare with long-branch n.

			While the transliteration above – apart from the misidentified separator – may be suitable and even preferable for descriptive purposes, it would not be out of the question to entertain the following transliteration:

			…[a]istin + faþur · sin + uk stin + bṛuþur siṇ [+ k]…

			

			None of the above changes what has long been understood to be the cor­rect transcription of U 924, given below (where the first component of the father’s name could well be Frøy-, as pointed out by Wessén, or even Æi-, ac­cord­ing to Lagman 1990, 46–49).

			… Øystæin(?), faður sinn, ok Stæin, brōður sinn … 

			The commas setting off the appositive phrases faður sinn and brōður sinn from the rest of the sentence are an editorial decision, of course, but they re­pre­sent a reasonable assumption about the prosody of apposition. With this in mind, it is tempting to speculate that the separator + signals the kind of noticeable pause and shift in intonation typically associated with commas. This is, however, highly uncertain. To mention just one issue, we do not know if (alleged) [k]… is (i) the start of gōðan (in which case + inter­rupts an appositive phrase brōður sinn gōðan), (ii) the beginning of an inter­cessory prayer Guð hialpi … (which may or may not be compatible with a comma-intonational analysis of +), or (iii) something else entirely.

			Many questions about U 924 remain, but hopefully these notes bring some more order to the runography of the unknown carver whose handi­work came to make up one small yet integral part of the very constitution of Uppsala’s cathedral.

			Acknowledgements

			I would like to extend my gratitude to Magnus Källström for his invaluable aid and wise words of advice. My thanks also go to the friendly staff at ATA (especially Frida Unnerud Hånberg and Roger Magnusson) and to Henrik Zetterberg. 

			References

			ATA = Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet, Stockholm.

			B + no. = entry in Bautil, i.e. Göransson 1750.

			Göransson, Johan. 1750. Bautil, det är: Alle Svea ok Götha rikens runstenar, upreste ifrån verldenes år 2000 til Christi år 1000. Stockholm.

			Bengtsson, Herman. 2010. Uppsala domkyrka, vol. 6: Gravminnen. Sveriges kyrkor, 232. Uppsala.

			Gustavson, Helmer. 1976. Unpublished handwritten note from 3 June 1976, in Gustav­son’s personal copy of Upplands runinskrifter, deposited in Runverket, Riks­antikvarie­ämbetet, Stockholm.

			

			
					1986a. “Runstenarnas Uppsala.” In Från Östra Aros till Uppsala: En samling upp­satser kring det medeltida Uppsala, ed. Nanna Cnattingius and Torgny Nevéus, 10–34. Vol. 7 of Uppsala stads historia. Uppsala.

					1986b. “Runstenarna i Uppsala, deras inskrifter och placeringar.” In Från Östra Aros till Uppsala: En samling uppsatser kring det medeltida Uppsala, ed. Nanna Cnattingius and Torgny Nevéus, 35–41. Vol. 7 of Uppsala stads historia. Uppsala.

			

			Lagman, Svante. 1990. De stungna runorna: Användning och ljudvärden i run­svenska steninskrifter. Runrön, 4. Uppsala.

			Peringskiöld, Johan Fredrik. 1719. Monumenta Ullerakerensia cum Upsalia nova illus­trata, eller: Ulleråkers Häradz Minnings-Merken, med Nya Upsala, uti Up­lands första del, Thiundaland, antecknade af Kongl. Secreteraren och Anti­quarien Johan Peringskiöld. Stockholm.

			SRI = Sveriges runinskrifter. Various authors. Published by Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vols. to date. Stockholm, 1900–.

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, by Elias Wessén and Sven B. F. Jansson (1940–58).

			Thompson, Claiborne W. 1975. Studies in Upplandic Runography. Austin.

			U + no. = runic inscription published in Upplands runinskrifter, i.e. SRI, 6‒9.

			Åhlén, Marit. 2010. Runstenar i Uppsala län berättar. Uppsala.

		

		
			Figures

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					U 924, Bröderna Östlings foto AB, Upplandsmuseet, 1951. Accessible at Digitaltmuseum.se (Identifier Ö000900; CC BY-NC-ND 4.0).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					U 924, C.-E. Claesson, Uppsala-bild, 1951. Photo from the original negative (Neg 2439-16; ATA; Public Domain).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Separator between a and u. Photo: Eric Lander, 2025.

			

		

	
		

		
			Henrik Williams. Namnet Bōiʀ 

		

		
			Williams, Henrik. “Namnet Bōiʀ.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 213–15.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1075

		

		
			Namnet Bōiʀ

			Henrik Williams (Uppsala University)

			Abstract

			The name Bōi is attested eight times in Runic Swedish inscriptions. Twice, how­ever, it is found as a prepositional object, in Ög 183 Kärrsjö ḅui and Sö Fv1986;218 Harby bui. This could represent an irregular case of a nominative instead of the expected accusative in a prepositional object, or else a simple mis­carving, but in consideration of forms like Balliʀ ~ Balli, Snærriʀ ~ Snærri, Svæiniʀ ~ Svæni and Þōriʀ ~ Þōri, we could be dealing with a known variation between name forms formed according to both ia-stems and an-stems.

			Keywords: Runic inscriptions, Viking Age, personal name variation, Ög 183 Kärrsjö, Sö Fv1986;218 Harby

			Namnet Bōi förekommer i minst fem runsvenska inskrifter från Öland, Småland, Östergötland, Södermanland och Uppland (där också Dros-Bōi) samt i hela medeltida Norden, också som binamn; formen Bō blir då domi­ne­rande (Peterson 2007, sub voce). Två av de belägg Lena Peterson anför står dock något oväntat i nominativform som prepositionsobjekt. 

			Det ena förekommer på Ög 183 Kärrsjö som enligt Samnordisk run­text­databas lästs som antingen · aki · uruni · risti · ifti · ḅui · [bruþur] … eller som · aki · u runi · risti · ifti · ḅui · [bruþur] …, vilket har tolkats som Aki runiʀ risti æftiʀ Boi(?), broður [sinn] respektive Aki ok(?) Runi(?) ræistu/ristu æftiʀ Boa(?), broður … Det senare är en tolkning av Magnus Källström (2007, 353 f.) som alltså har normaliserat ḅui som Bōa.

			Det andra belägget återfinns i Sö Fv1986;218 Harby som enligt en läs­ning, tolkning och översättning av Michael Lerche Nielsen (1997, 78) lyder på följande sätt:

			× kaʀ : reþisin : eti : bui : uiburk ∙ uaʀ : muþʀ :  snuʀ: fatriþ :

			Gæiʀʀ ræi[s]þi s[t]æin æ(f)ti(ʀ) Bōa. Vīborg vaʀ mōð[i]ʀ. [Vaʀ] snoʀ Fa[s]trīð.

			Geir rejste stenen efter Bo. Viborg var moderen. Var svigerdatteren Fastrid.

			

			Skrivningarna ḅui respektive bui där man förväntat sig bua kan utgöra fall av nominativ i objektsställning (jfr Salberger 1966, 66 f., 69), särskilt som de båda inskrifterna utmärker sig för till synes mindre god ortografi och kanske kan vara mer benägna för irreguljär kongruens. Emellertid går det att föreslå en annan lösning, nämligen att vi har att göra med en variant Bōiʀ.

			Enligt Lena Peterson (2007, 46) är etymologin till Bōi ”Av (f[orn]­v[äst]­n[or­diska]) búi m. ’boende’, nomen agentis till vb. (fvn.) búa ’vara bofast’ m.m.” Nomina agentis-bildningar inom an-stamsord som Bōi är vanliga, ur­sprung­ligen endast bildade till starka verb (Wessén 1971, 44 f.). Även ia-stammar är vanliga nomina agentis-bildningar (Krahe och Meid 1967, 70). Bland runnordiska personnamn återfinns Birgiʀ och piʀ hos Wessén (1971, 38) samt i Peterson (2007) som också nämner Sværriʀ. Antalet namn som har ändelsen -iʀ av olika ursprung är dock betydligt större (Peterson 2007, 295). I ett hypotetiskt Bōiʀ ’boende, bebyggare’ kan därför lika gärna ingå ett till­hörig­hets­suffix ’hörande till ett bo/en bebyggelse’ (jfr Wessén 1971, 38).

			Vad som är intressant i detta sammanhang är att bildningar till an-stammar och ia-stammar kan variera, till och med på samma person. Sålunda kan den hälsingske Hē-Gylfiʀ uppenbarligen också kallas Hē-Gylfi (jfr Peterson 2007, 109 f.) och av samma verk framgår att det även före­kommer varianter som Balliʀ ~ Balli, Snærriʀ ~ Snærri, Svæiniʀ ~ Svæni och Þōriʀ ~ Þōri.1 Beaktas bör även Tōliʀ ~ Tōli samt namnet Ōfæigʀ (s. 171 f.) vilket av belägg som ụfaka (nom.?) och ofahi (ack.) verkar ha en svag variations­form Ōfæigi. Det finns säkert fler exempel, inte minst om man skulle gå till den fornvästnordiska namnskatten.

			Det råder således ingen tvekan om att en variant Bōiʀ är fullt tänkbar, men vi får vänta på fler belägg som inte kan bortförklaras som nominativ i objekts­ställning eller onöjaktig ortografi innan vi kan vara helt säkra. Jag vill i alla fall aktualisera denna namnvariation. 

			Litteratur

			Krahe, Hans, och Wolfgang Meid. 1967. Germanische Sprachwissenschaft, vol 3: Wort­bildungslehre. Sammling Göschen, 1218/1218a/1218b. Berlin.

			

			Källström, Magnus. 2007. Mästare och minnesmärken: Studier kring vikingatida run­ristare och skriftmiljöer i Norden. Acta Universitatis Stockholmiensis, Stock­holm Studies in Scandinavian Philology, n.s., 43. Stockholm. 

			Larsson, Patrik. 2002. Yrrunan: Användning och ljudvärde i nordiska runinskrifter. Runrön, 17. Uppsala.

			Lerche Nielsen, Michael. 1997. ”Omkring Harby-stenens personnavne, tolkning og datering.” I Blandade runstudier, 2: 59‒82. Runrön, 11. Uppsala.

			Peterson, Lena. 2007. Nordiskt runnamnslexikon. 5. utg. Uppsala.

			Salberger. Evert. 1966. ”Syktrykʀ: Kring ett namn på Rotbrunna-stenen.” Namn och bygd 54: 62‒69.

			Samnordisk runtextdatabas. Institutionen för nordiska språk, Uppsala universitet. http://www.nordiska.uu.se/forskn/samnord.htm

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare; publicerade av Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff. 

			SRI, 2 = Östergötlands runinskrifter, av Erik Brate (1913).

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, av Elias Wessén och Sven B. F. Jansson (1940–58).

			Sö Fv1986;218 = Runinskrift publicerad i Jan P. Strid och Marit Åhlén, ”Runfynd 1985”, Fornvännen 81 (1986): 218.

			U + nr = inskrift publicerad i Upplands runinskrifter, d.v.s. SRI, 6‒9.  

			Wessén. Elias. 1971. Svensk språkhistoria, vol. 2: Ordbildningslära. 5 uppl. Nordiskt kursbibliotek. Stockholm.

			Ög + nr = inskrift publicerad i Östergötlands runinskrifter, d.v.s. SRI, 2.

			

			
				
						1 För Þōriʀ ~ Þōri se Patrik Larsson (2002, 117) som övertygande räknar med den senare formen för U 274 þuri (nom.). Av någon anledning nämner han inte Ög 184 Sǣþōrr ræisti æftiʀ Þōra, brōður sinn, vaʀ dauðr. Broderns namn skrivs här þura (ack.) och representerar uppenbarligen en böjd form av Þōri inte Þōriʀ. 


				

			
		

	
		

		
			Staffan Fridell. Dalrunornas utveckling 

		

		
			Fridell, Staffan. “Dalrunornas utveckling.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 217–23.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1089

		

		
			Dalrunornas utveckling

			Staffan Fridell (Uppsala University)

			Abstract

			The Dalecarlian runes appear to represent an unbroken tradition from the Vi­king Age until the beginning of the 20th century. During this entire period, runes were continuously known and used in Upper Dalecarlia. Some archaic features that were lost in other parts of Sweden in the Middle Ages remained in use in runic inscriptions in Upper Dalecarlia. Firstly, the Viking Age ortho­graphic practice of using the same rune for both voiced and voiceless con­sonants with the same place and manner of articulation was maintained in Dale­carlian inscriptions until the late 16th century. This accords well with the fact that the dotted k-rune was not used during the Viking Age across a large north­ern area comprising central and northern Västmanland, Gästrikland, Häl­sing­land and Jämtland. Dalecarlia was probably also a part of that area. Secondly, the use of dotted u for ǫ that is known from Viking Age runic in­scrip­tions in eastern Västmanland and western Uppland can also be found in Dale­carlian inscriptions from the Middle Ages and the early 16th century. Since there is a clear similarity between the medieval and the 16th century runes in Dalecarlia, the term Dalecarlian runes (Swedish dalrunor) ought to be used for runes from c. 1200 onwards.

			Keywords: Dalecarlian runes, orthography, archaisms, Viking Age, Middle Ages, 16th century

			Dalrunorna fullföljer enligt min mening en obruten tradition som går till­baka till vikingatiden. Ända sedan dess har man kontinuerligt an­vänt runor i Övre Dalarna och det finns inga perioder med avbrott då man har upphört att känna till och bruka runor. Som framgår nedan finns det vikinga­tida ristningar i södra Dalarna och det är också högst sanno­likt att man under samma period ristat runor även i delar av Övre Dalarna, där det finns vikingatida gravfält i Leksand, Rättvik och på Soller­ön och där det åtminstone i Leksand finns ortnamn typiska för en fast järn­ålders­bosättning som Ullvi och Tibble. De äldsta kända runrist­ningarna i Älv­dalen och Mora är från 1200-talet. Jag antar ändå att run­kunskapen har spritts söder­ifrån inom landskapet under sen vikingatid till stora delar av Ovan­siljan och att därefter vissa ålderdomliga drag har kommit att be­varas längre i runskriften där än i övriga Norden.

			Frågan om det finns en kontinuitet mellan vikingatid och medeltid är om­stridd. Jag menar att det finns två starka språkliga argument för en så­dan kontinuitet. För det första tillämpas i dalruneinskrifter från medel­tid och tidigt 1500-tal samma konvention beträffande konsonant­runor som är van­lig under vikingatid, dvs. att man använder samma runa för tonande och tonlös konsonant med samma artikulationssätt och artikulations­ställe: b b för b och p, t t för d och t, k k för g och k, h h för ʒ och h samt d þ för ð (den tonlösa motsvarigheten finns inte kvar i språket i Dalarna vid 1500-talets början; se utförligare Fridell 2022, 180). Två inskrifter som kan illustrera alla dessa variationer är följande:

			iah : takä͡r : hä͡rrannum : fär-l : hn er kuoþ : ǫh : hans : kuoþhiät : uarrar : äuiniliha

			Jaʒ takkär härranum fär att han er guoð ǫʒ hans guoðhiät warar äwinniliʒa.

			’Jag tackar herren för att han är god och hans godhet varar evinnerligen.’ (D Rv244)

			kä͡ristin : haf : skärifaþ : baþä : bä͡räim ǫh : runär : um : nikulåsä͡r mäsutahin 

			Kristin hav skrivað baðä präim ǫӡ runär um Nikulåsär mässudaӡin. 

			’Kristin har skrivit både prim och runor på Niklasmässodagen.’ (D Rv243)

			Eftersom det är osannolikt att denna konvention uppstått oberoende så betraktar jag den som en direkt fortsättning på den vikingatida praktiken. 

			Under vikingatid är ju k-runan praktiskt taget den enda konsonantruna som uppträder stungen (som g-runa) i svenska runinskrifter.1 Man kan då notera att det i Västmanland endast är i sydligaste delen av landskapet som g-runor alls förekommer i vikingatida ristningar (i Vs 5, Vs 12, Vs 15 och Vs 17). Norr om en linje Lillhärad-Skerike-Tillberga-Sevalla har man i stället k-runor för g (i Vs 18, Vs 19, Vs 22, Vs 24, Vs 27, Vs 29 och Vs 31). Detta stämmer även med att avsaknad av g-runor över huvud taget är ett nord­ligt drag eftersom sådana helt saknas i vikingatida ristningar i Gäst­rik­land, Hälsingland, Medelpad och Jämtland. Det är sannolikt att även Dalarna hört till detta område utan g-runa under vikingatid. Det är först från omkring 1575 som en g-runa återfinns bland dalrunorna.

			Det andra argumentet för dalrunornas vikingatida rötter – som klart pekar på inflytande söderifrån från Mälardalen – är att stunget u (y) är belagt för ǫ både i medeltida och tidiga 1500-talsinskrifter från Da­larna (Fridell 2022, 178 f.). Det är ett drag som har kontinuitet tillbaka till vikinga­tida inskrifter från östra Västmanland och västra Uppland (sam­man­lagt 13 inskrifter), alltså i ett till Dalarna angränsande område (Strid 1989, 17; Lagman 1990, 90, 117). Också i detta fall är det osannolikt att det är fråga om en oberoende medeltida novation utan det bör i stället vara en kvar­varande arkaism.

			Det finns två kända vikingatida runstenar från Dalarna (D TUNUM1972;25 och D Fv1993;174), båda endast fragment varav ett för­svunnet. Dessutom före­ligger ett runbleck av koppar med runor av sam­ma vikingatida typ (Peres­we­toff-Morath 2019, 216). Att dessa in­skrif­ter förekommer visar att run­kunskapen funnits i landskapet. De runor som är belagda i dessa inskrifter är:

			f f u u É o r r k k h h n n a a m m l l ö ʀ

			Sju medeltida runinskrifter är kända från Dalarna: fyra i trä dendro­krono­logiskt daterade till år 1286 (D Fv2013;282C Älvdalen), 1299 (D Fv2013;282B Mora), 1333 (D Fv2013;282A Mora) och 1495 (D Fv2013;283 Våmhus), samt två blybleck från Leksand, där det ena (D Fv1980;230) har en lång inskrift på latin och därmed ingår i en helt annan tradition och kontext och det andra (D Fv1979;229) har en dunkel otolkad inskrift, möjligen även den på latin. Den sjunde inskriften från Bergkarlås i Mora har egendomliga run­former och en otolkad text. De runor som förekommer i de fyra först­nämnda inskrifterna är:

			f f u u r r h h N n i i a a c s T t ‡ b y ǫ ÷ æ

			Av dessa har som påpekats y ǫ anknytning både bakåt till vikingatid (i Väst­manland och Uppland) och framåt till tidigt femton­hundratal (i Da­lar­na). Även ÷ æ fortsätter att användas under 1500-talet i något änd­rad form. Distinktionen mellan å ena sidan kortkvist-n och å andra sidan lång­kvist-a är typisk också för de senare dalrunorna.

			Att det finns en kontinuitet mellan de medeltida dalska runorna och det tidiga 1500-talets dalrunor är ingen kontroversiell ståndpunkt. Helmer Gus­tav­son (2003, 263; 2004, 71; 2010, 5) anser uttryckligen och bestämt att så är fallet. Samtidigt begränsar han alltid benämningen dalrunor till runor från 1500-talet och framåt. Så skriver han (2003, 262) till exempel: ”Det förefaller alltså som om vi förutom en medeltida runtradition i Da­lar­na har haft tre skeden av en långlivad dalruntradition i Ovansiljan.” Jag menar att detta är inkonsekvent och anser att man just på grund av den tydliga kontinuiteten från medeltid till 1500-tal också bör kalla de medel­tida runorna i Övre Dalarna (med undantag för runorna på de två bly­blecken som följer en annan tradition och kanske har en proveniens utan­för Dalarna) för dalrunor. Dalrunornas första skede borde därför dateras till 1200–1575. 

			Inskrifter med dalrunor från perioden omkring 1500–75 har jag förut gått igenom och återgett utifrån vad som finns publicerat och tillgängligt, totalt tio inskrifter (Fridell 2022), men har nu upptäckt att Helmer Gus­tav­son (2010, 4) till denna period för ytterligare en inskrift som inte är regist­re­rad i Samnordisk runtextdatabas. Det är fråga om en inskrift på en run­stav från Mora med inskriften ita : ristä͡nisä : um : santä : hitä͡rihs : tah Ita ristä Nissä um Santä Hindriʒs daʒ ’Detta ristade Nisse på Sankt Hind­riks dag (Hindersmässodagen)’. Dessutom bör hit räknas även de otol­kade inskrifterna 1 och 2 från Sparrladan i Indor i Våmhus som har samma typ av runor (D Rv189; varom se Gustavson 1984, 34–36; Fridell, manus). De är dendrokronologiskt daterade till 1574–75.

			De dalrunor som återfinns under denna period är följande:

			f f u u d þ åã å r r k k h h n n i i a a s s T t b b m m l l y ǫ e e ä ä o o

			Man kan konstatera att de flesta runor fortfarande har vikingatida former. Det gäller samtliga konsonantrunor som alltså inte bara har samma fone­tiska innebörd som under vikingatid (dvs. står för både tonande och ton­lösa mot­svarig­heter) utan också samma utseende. Observera också att î inte är en d-runa utan en þ-runa – både genetiskt som tecken och till sitt ljud­värde. Bland vokalrunorna kvarstår u u, å å, i i, aa och y ǫ. e e är till formen ett kort­kvist-a men med annat innehåll. De runor som saknar vikingatida mot­svarig­heter är ã å och ä ä som dock väl egentligen är stungna a a resp. e e. Helt ny är o o som är en ursprunglig kalender­runa (Gus­tav­son och Hal­lon­qvist 1994, 161). Om man ställer upp vokal­runorna i en fyr­siding ser man att o-runan verkar fylla en lucka för att få symmetri i vokalsystemet:

			
				
					[image: ]
				

			

			

			Omkring 1575 sker en medveten förändring av dalrunorna. Den brukar be­skrivas som en anpassning till det latinska alfabetet i så måtto att man får en runa som motsvarande varje bokstav i alfabetet. Men det är sam­tidigt och minst lika grundläggande ett brott med principen för kon­so­nant­runornas fonologi. I stället för denna grovt fonetiska princip där tonande och tonlösa motsvarigheter betecknas med samma runa – oavsett att de avser olika fonem – får man nu en mer fonematisk uppdelning. 

			Att det sker en reform av dalrunorna vid 1500-talets slut och vad den konkret innebär är alla ense om, men det finns olika sätt att beskriva den­na reform. Det är snarast en fråga om ordval. Det är förvisso en radikal reform och initiativet till den har väl sannolikt tagits ”uppifrån” av en lärd per­son, troligast en präst, men det kan, menar jag, inte ses som ett av­brott i kontinuiteten (annorlunda Gustavson 2004, 71). Det är i grunden sam­ma runrad som fortsätter att användas och inskrifterna blir inte mindre folkliga till sin karaktär utan har samma användnings­områden som tidigare.

			Det typiska dalrunealfabetet under tidigt 1600-tal får i och med re­formen följande utseende:

			A a b b c c d d e e f f G g h h i i k k l l m m n n o o p p r r s s t t u u Y y å å ä ä Y ö

			Den kännetecknande a-dalrunan uppstår genom att a ”tippats över” till A. Förändringen beträffande konsonanternas fonologi innebär att man inför två nya runor G g och p p. Den första är sannolikt en faciliterad form av en stungen k-runa ¤(som Bureus 1599 rapporterar som g-dalruna; Gus­tav­son 2010, 2) som kan utföras med endast tre kinem, till skillnad från sin förebild som kräver fem. p-runan är en kalenderruna. Den gamla þ-runan î, som fram tills nu har betecknat endast ð (efter det att den ton­lösa mot­svarigheten försvann i språket, sannolikt omkring 1400) blir nu i stället en d-runa som står för /d/-fonemet (med allofonerna d och ð). För att få en motsvarighet till c tar man till långkvist-s som varit känt inom den lärda runtraditionen och nu är ”ledigt”. På motsvarande sätt har den ”lediga” formvarianten Y av t (eftersom dalrune-t tidigare alltid varit T) ut­nyttjats för att bli den gemensamma runan för y och ö (rundade främre vokaler). I och med att initialt h senare under 1600-talet bortfaller i dia­lekten antar h-runan ljudvärdet å och därmed blir runan å ”ledig” för att i stället beteckna ä. Genom denna kedjeförskjutning h h > h å → å å > å ä → ä ä > Ø ”slipper” man stungna runor i alfabetet.

			Det har påpekats (Gustavson och Hallonqvist 1994, 163) att det just vid tiden för runreformen dyker upp ett antal inskrifter med runor i alfa­betets ordning. Han tänker sig att dessa kan ha haft som syfte att bidra till att sprida det nya. Att nyordningen orsakat viss förvirring kan ses i en av dessa alfabetsinskrifter från Öna i Mora (D Rv251; avritning hos Gus­tav­son och Hallonqvist 1994, 163): apdefgåiklmnubcrstohäö. Som synes har man bytt plats på ett antal runor: p och b, å och h, u och o. De är alla runor som på ett eller annat sätt påverkats av förändringarna.

			Den äldsta medeltida ristningen i landskapet, dendrokronologiskt daterad till 1286, innehåller endast ordet ærfrunir (D Fv2013;282C). Den finns inskuren i en dörrkarm i kyrkhärbret på Prästgården i Älvdalens socken. Det är alltså inte fråga om den lärt skapade formen runa, utan den ned­ärvda och folkligt traderade nordiska run. Det är också endast en av två gånger som ordet förekommer i runinskrifter i Dalarna. Den andra är den tidiga 1500-talsinskriften från Månsta i Älvdalen (D Rv243): käristin : haf : skärifaþ : baþä : bäräim oh : runär : um : nikulåsär mäsutahin Kristin hav skrivað baðä präim oӡ runär um Nikulåsär mässudaӡin ’Kristin har skrivit både prim och runor på Niklasmässodagen.’ Tyvärr går det inte av formen att se om det här är ackusativ pluralis av run eller runa (jfr Levander 1909, 11, 25, 30), kanske troligast det förstnämnda.

			Man kan fundera över vad ærvrunir betyder. En möjlighet är ’runor som ristas för att få ärva’ men det verkar egendomligt. Kanske det i stället betyder ’runor som gått i arv, nedärvda runor’?

			Litteratur

			ATA = Antikvarisk-topografiska arkivet, Riksantikvarieämbetet, Stockholm.

			Bureus, Johannes. 1599. Runakänslanäs Lärä-span. Uppsala. [Digitalt tillgänglig här: http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:alvin:portal:record-96478] 

			D Fv[årtal]; + sidonr = inskrift från Dalarna publicerad i Fornvännen, 1906 ff.

			D Rv + nr = inskrift med nummer i Runverkets register över dalruneinskrifter, Riksantikvarieämbetet, Stockholm.

			D TUNUM1972;25 = inskrift från Dalarna publicerad i Lars Andersson, ”’orum’: Run­stenen från Norr Hesse i Stora Tuna – ett 25-årsminne,” Tunum: Tuna­byg­dens fornminnes- och hembygdsförenings årsskrift 1972: 24–26. 

			Fridell, Staffan. 2022. ”Tidiga inskrifter med dalrunor.” Futhark: International Jour­nal of Runic Studies 12 (2021, publ. 2022): 177–82.

			
					Manus. ”En annorlunda inskrift med dalrunor.”

			

			Gustavson, Helmer. 1984. ”Dalrunorna och inskrifterna i Sparrladan.” I Från kulturdagarna i Bonäs bygdegård 1983, red. Stig Björklund, 29–38. Hem­bygds­skildringar, 29. Uppsala. [Även publicerad i Helmer Gustavson, Gamla och nya runor: Artiklar 1982–2001 (Stockholm, 2003).]

			

			
					2003. ”Dalrunor i Dalarnas museum.” Dalarna 73: 253–64.

					2004. ”Nytidsrunor: En ny syn på dalrunorna.” I Vår språkliga spännvidd, red. Andreas Östborn, 63–72. Mora.

					2010. ”Dalecarlian Runes.” Preprints to the Seventh International Sym­posium on Runes and Runic Inscriptions, Oslo 2010. [Digitalt tillgänglig här: https://www.khm.uio.no/english/research/publications/7th-symposium-preprints/documents/Gustavson.pdf]

			

			Gustavson, Helmer, och Sven-Göran Hallonquist. 1994. ”Dalrunorna: En vidare­ut­veck­ling av de medeltida runorna?” I Runmärkt: Från brev till klotter: Runorna under medeltiden, red. Solbritt Benneth, Jonas Ferenius, Helmer Gustavson och Marit Åhlén, 157–76. Stockholm.

			Källström, Magnus. 2016. ”Gravhällsfragmentet från Tornby i Fornåsa i Öster­götland och utvecklingen av några medeltida runformer.” Futhark: International Journal of Runic Studies 6 (2015, publ. 2016): 107–42.

			Lagman, Svante. 1990. De stungna runorna: Användning och ljudvärden i run­svenska steninskrifter. Runrön, 4. Uppsala.

			Levander, Lars. 1909. Älvdalsmålet i Dalarna: Ordböjning och syntax. Svenska lands­mål och svenskt folkliv, 4:3. Stockholm.

			Pereswetoff-Morath, Sofia. 2019. Viking-Age Runic Plates: Readings and Inter­pretations. Acta Academiae Regiae Gustavi Adolphi, 155; Runrön, 21. Uppsala.

			Samnordisk runtextdatabas. Institutionen för nordiska språk, Uppsala universitet. http://www.nordiska.uu.se/forskn/samnord.htm

			SRI = Sveriges runinskrifter. Olika författare; publicerade av Kungl. Vitterhets His­torie och Antikvitets Akademien. 14 vol. hittills. Stockholm, 1900 ff.

			SRI, 1 = Ölands runinskrifter, av Sven Söderberg och Erik Brate (1900–06).

			SRI, 6–9 = Upplands runinskrifter, av Elias Wessén och Sven B. F. Jansson (1940–58).

			SRI, 13 = Västmanlands runinskrifter, av Sven B. F. Jansson (1964).

			Strid, Jan Paul. 1989. ”Ludvig, Auðun och Oþbiorn: Om ett personnamns­element och den runsvenska utvecklingen av diftongen au.” Studia anthropo­nymica Scandi­navica 7: 5–24.

			U + nr = signum i Upplands runinskrifter, d.v.s. SRI, 6–9.

			Vs + nr = signum i Västmanlands runinskrifter, d.v.s. SRI, 13.

			Öl + nr = signum i Ölands runinskrifter, d.v.s. SRI, 1.

			Öl ATA4684/43A = inskrift från Hulterstads kyrkogård, Öland, behandlad i rap­port av Sven B. F. Jansson till Riksantikvarieämbetet, 1943. ATA diarienr 4684/43. 

			Öl ATA411-4568-1998D = inskrift från Hulterstads kyrka, behandlad i rapport av Jan Owe till Riksantikvarieämbetet, 1998. ATA diarienr 411-4568-1998.

			Öl Fv1911;274B = inskrift från Resmo kyrka upptagen under inv. nr 14533 i ”Statens Historiska Museum och K. Myntkabinettet: Tillväxten under år 1911”, Forn­vännen 6 (1911): 205–90.

			

			
				
						1 Stungen t-runa (d-runa) förekommer i fem tydligt sena vikingatida inskrifter, tre på Öland och två i Uppland (Källström 2016, 124): Öl Fv1911;274B, Öl ATA4684/43A, Öl ATA411-4568-1998D, U 216 och U 572.


				

			
		

	
		

		
			History of Runology

			Michael P. Barnes. The Early Runic Mini-Symposia: Some Personal Reflections 

		

		
			Barnes, Michael P. “The Early Runic Mini-Symposia: Some Personal Reflections.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 225–32.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1076

		

		
			The Early Runic Mini-Symposia: Some Personal Reflections

			By Michael P. Barnes

			For reasons I can no longer recall, I was invited in 1986 to join a group of Swedish runologists from Runverket (then based in Stockholm) on one of their spring and summer rune-stone painting forays. Participating, apart from me, were Marit Åhlén, Helmer Gustavson, Jan Paul Strid, a stone conser­vator whose name eludes me, and, I think, Riksantikvariets photog­rapher, Bengt Lundberg, recording the progress of our work for pos­ter­ity. The whole exercise on this occasion was centred on the Rök stone in Öster­götland. For several days we were quartered in Ombergs Turist­hotell, which lay nearby, seemingly run by a chap who doubled up as gardener, waiter, and, for all I know, chef as well. The hotel boasted an extensive menu, but it rapidly became clear that we were expected to follow the waiter’s recommendation, which on most evenings directed us to vättern­röding. For our midday repast we bought in some variety of sik, which we ate encamped round the Rök monument. Conversation at one point turned to a possible reunion the following year, and before we left we had resolved to meet again in Orkney and the Isle of Man in 1987. I was at the time working on the runic inscriptions of Maeshowe, and reckoned the input of fellow runologists could only benefit my endeavours. For the Manx leg of the trip, Ray Page had kindly agreed to come over and share with us his extensive knowledge of the island’s rune-stones. The core group on this occasion consisted once again of Marit Åhlén, Helmer Gustav­son, Jan Paul Strid and me, augmented by Thorgunn Snædal, and with Terje Spurk­land representing Norway. James Knirk had been invited to join us as an honorary Norwegian but for practical reasons was unable to take part, and offered Terje as a replacement. In Orkney we stayed at the Kirk­wall Hotel, some distance from Maeshowe. Our transport was an antique van, to which Marit had to apply all her considerable driving skills, were we to get safely to and from Maeshowe each day. While in Man (where transport was altogether smoother) we decided to put such runo­logical get-togethers on a firmer and slightly more formal foot­ing. Thus it was that Helmer came to issue invitations to the first runic mini-sym­posium, to be held on Gotland in 1988. (This and subsequent meetings up to and including No. 16, held in Eichstätt, Germany, in 2003, are more fully and soberly documented – year by year – in Nytt om runer 4–19). 

			It was a smallish group that foregathered in Visby, but about twice as large as the Rök and Orkney/Man cohorts. I can no longer recall with cer­tainty all who were there, but seasoned runologists such as Ray Page and Marie Stoklund had been added to the mix. The idea was, I think, to bring together the foremost experts from such countries as engaged in field-runological activity (German participation was lacking, though it appeared at later symposia in the person of Klaus Düwel). Desk-bound runol­ogists were definitely not included, and although the rising gen­er­a­tion was represented by Henrik Williams and Svante Lagman, there was no talk in this era of involving PhD students and the like as a matter of policy. Short papers were read and discussed, but the bulk of the time was spent travelling to, examining, and offering opinions on runic carvings – as became the norm at these gatherings. My abiding memory of the Got­land symposium is the three-page document I had to carry with me, signed by Major L-O Pettersson, “Säker­hetschef”, allowing me as an alien to enter restricted areas of northern Gotland and Fårö. And prominent along the roads were signs in several languages, including Russian, warn­ing travellers against proceeding without such permission. Protected by our docu­men­tation, however, we were able to visit and examine runic carv­ings over the whole of Gotland, as also on Fårö.

			The 1989 mini-symposium – No. 2 in the series – was arranged by Marie Stok­lund on Bornholm. Again, I cannot now call to mind all of those who took part, but I am fairly sure it was much the same group as the year before, with certain additions. I remember a hungry Ray Page, aided by Chris­tine Fell, consuming bowls of very reasonably priced chips, and Jan Ragnar Hagland arguing at a discussion session in favour of nynorsk signage of runic inscriptions in Norway; Börje Westlund, too, had begun to lend his eloquence to our throng – indeed he may well have been one of the many vehemently disputing the necessity of nynorsk signage. A norm for the transliteration of runes – that evergreen topic – was also on the agenda, but as previously and since, no useful conclusion was reached. Of prime importance: large numbers of Bornholm’s stone inscriptions were visited, studied and discussed in what became the usual manner; that is to say, participants crowded round the objects, often shielding the view from others, and offered their opinions on matters great and small.

			1990 saw the mini-symposium move to England, with Ray Page and Chris Fell as the organisers, and with the then Anglo-Saxon runologist, David Parsons, as a welcome addition. This gathering – the third – became known as the “Northumbrian symposium”, since the sites visited were chiefly in the North of England, though by no means all were within the con­fines of Northumbria. The symposium in fact began in Corpus Christi College, Cambridge, of which Ray was a fellow, where the damp, spartan student accommodation seemed to come as something of a surprise to cer­tain of the participants. In Corpus, Ray showed us items of runic inter­est, in particular an inscription (if that is the right term) executed in dry­point in the margin of a medieval manuscript. And the numismatist, Mark Black­burn, made it possible for participants to examine the Anglo-Saxon runic coins of the Fitzwilliam Museum. From Cambridge the assembled runol­ogists were whisked away by mini-bus to Slingsby Hall, near York, where we were put up in the most congenial surroundings and extremely well fed by Chris Fell’s brother and family. From there, two separate parties set out on long journeys to visit the most notable Anglo-Saxon and Scandi­navian runic inscriptions of the North (almost entirely stone). Most people went in the mini-bus, but for the ease and comfort of all Marit Åhlén was put in charge of Chris Fell’s small camper van, popularly known as the “Prague­mobile”; she was joined by Jan Paul Strid, who found space to lie flat and nurse his bad back, and by me, whose job was to act as map reader and thus ensure that we did not lose sight of the mini-bus for any lengthy period of time. The Praguemobile had several notable features. Most remarkable was the tap affixed to the wash basin: when turned on it dispensed not water, but real ale. Distances between runic inscriptions are often considerable in the North of England, and one night was spent at a hotel in Armathwaite, Cumbria. Here the more dis­cern­ing participants seized the opportunity to inspect Armathwaite station on the legendary Settle and Carlisle Railway (saved from closure by a vigorous local and national campaign and now once again a thriving part of Britain’s rail network).

			In 1991 mini-symposium participants met in Hälsingland for the fourth gathering. Foremost on the agenda were the staveless runes, with visits to all the relevant rune-stones (as of course to others as well). Lena Peterson was in attendance, demonstrating the clear distinction in length between staveless f and h, for which she had argued cogently in her paper ‘The graphemic system of the staveless runes’ given at the Third International Sym­posium on Runes and Runic Inscriptions, Grindaheim, Norway, 1990. A half day was dedicated to various presentations by members of the symposium. Memories of this event cannot easily exclude the accom­mo­da­tion. Our quarters were in Forsa folkhögskola and proved to be, with one ex­cep­tion, the worst mini-symposium participants have had to suffer. The food was sparse and could border on the inedible, while the rooms were dec­o­rated with large notices informing guests that the consumption of alco­hol was strictly forbidden, and threatening anyone foolhardy enough to break this decree with spine-chilling consequences.

			In 1992 Jan Ragnar Hagland (in cooperation with Aud Beverfjord) invited a by now somewhat larger core group to the fifth meeting in Trond­heim. This proved to be one of the busier symposia, with a couple of lectures thrown in, visits to museums as well as to Nidaros cathedral (with its many runic carvings), and an excursion to inner-Trønde­lag. Par­tic­i­pants were able to examine, inter alia, some of the loose objects discovered during exca­vations at the Trondheim site known as Folke­biblioteks­tomta, the Kuli stone (insofar as the painting of the runes allows one to see clearly anything runic on this much worn artefact), and the ag­glom­er­ation of runic graffiti at “Skrivarberget”, Ystines.

			The sixth meeting, held in Copenhagen at the invitation of Marie Stok­lund, was also action-packed. It included a lengthy visit to the Danish National Museum where many Danish and some Greenlandic runic inscrip­tions have found a home. There were also trips to the older-fuþark Sten­stad stone (of Norwegian provenance) and to some important early Vik­ing-Age inscriptions, all located in the vicinity of Copenhagen. I note that Michael Lerche Nielsen, then a PhD student at Copenhagen’s Institut for navne­forskning, was invited for the first time. He was there principally to act as guide on the excursion, but his inclusion shows that the mini-sym­posium was gradually widening its horizons.

			German participation seems to have become well-established at this stage, for in 1994 we were invited by Edith Marold to Schleswig for the seventh gathering. Although a range of inscriptions from the Schleswig area were examined (a great many loose objects and not least the Hedeby stones), this proved to be a very different kind of meeting from those par­tic­i­pants had become used to: more formal and involving the delivery of a great many papers, to be gathered and published in one of the impressive Ergän­zungs­bände zum Real­lexikon der Germanischen Altertums­kunde (No. 25 in the event). Perusal of this volume will indicate more or less who was present and what they were all up to (though Tineke Looijenga, the first Dutch representative, is invisible since her paper was not included). For those who took part it is instructive to study the 21-page ‘Diskussion zum Thema Handels­sprachen und Runeninschriften in Haithabu und ver­gleich­baren Handelszentren’ led by Helmer Gustavson and featuring “Dis­kussions­beiträge” by Jan Ragnar Hagland, Karin Fjell­hammer Seim and Marit Åhlén. I think I can state with confidence that the printed ver­sion bears absolutely no relation to what was actually said on the day. My firm recollection is that all four participants were anxious to abandon the venture (most people at this stage were more than ready for a drink), and only rose to the challenge when cajoled by Klaus Düwel, keener than most to hear what they had to say. In the event this proved to be next to nothing: the audience listened inattentively to some fifteen minutes of waffle, which gradually petered out. Possibly too much was being asked of participants. Certainly the excursion to the Dannevirke and other places of interest proved a strenuous exercise: anyone lagging behind on our extensive wanderings was geed on by two formidable ladies who would brook no backsliding or delay. By the evening many had trouble sum­moning up enough energy to eat the delicious spread that awaited us in Schleswig.

			The eighth runic mini-symposium took place in 1995 in Oslo and Fred­rik­stad. It was arranged jointly by Universitetets oldsaksamling, Oslo, and Rune­arkivet, in the person of James Knirk. After a morning in Oslo visit­ing Runearkivet and the rune-stone store on Bygdøy, where many of the important inscriptions in the older fuþark had found temporary accom­mo­da­tion, participants were bussed to Isegran (Universitetets arkeologiske stasjon) in Frederikstad, where they were to stay for the duration of the sym­posium. On the first full day, runic inscriptions and rock carvings in Østfold were examined, followed after lunch by the delivery of short presen­tations. The highlight of the symposium was an excursion through Bohuslän all the way to Lödöse, taking in, inter alia, the Kalleby, Hoga and Rävsal stones, and ending with an examination of many of the loose objects discovered during the Lödöse excavations. The weather on the day of the excursion was distinctly rainy, and the path from the bus to the Hoga stone led through muddy fields. In order to spare participants’ foot­wear and nether garments, the organisers kindly issued everyone with large white plastic bags, the overall effect of which was to make a gathering of bedraggled field runologists look like a group of intrepid scien­tists entering the site of a nuclear disaster.

			The ninth runic mini-symposium (1996) was arranged by Börje West­lund in collaboration with Svante Lagman. Participants were invited to Linköping, and the main object of the meeting was to offer hands-on experience of the many notable rune-stones of Östergötland. Högby, Ingel­stad, Kälvesten, Ledberg, Oklunda and Rök were all examined, to name but a few. There was also a visit to Vadstena, and a brief lecture and discussion session. A precious memory from this symposium is of James Knirk up on high (possibly on someone’s shoulders) taking shots for himself and others of the runes on the top of the Rök stone.

			In 1997 the symposium moved to Jutland for its tenth gathering, more precisely to Hald near Viborg. Marie Stoklund was the organiser, ably assisted by others, including Michael Lerche Nielsen. This was a meeting very much in the mould of the previous year’s gathering in Östergötland, with visits to notable rune-stones in the forefront. Time was, however, also set aside for discussion of runic corpus editions, and the presentation of new finds. Nytt om runer 13: 33 informs us further that during the meet­ing an informal runological e-mail network was established. What­ever became of that, I wonder?

			The eleventh symposium took place in the Isle of Man in 1998. It had many organisers: As well as me, there was Judith Jesch, David Parsons, Ray Page and Sir David Wilson. With so many stalwarts in charge, it is remarkable that no better accommodation than the boys’ dormitories in King William’s College, Castletown, could be found. Participants were offered iron bedsteads with lumpy mattresses in rooms of four or five; the dor­mi­tories otherwise were almost bare, save for pictures of scantily clad females which decorated most of the available wall space. Such meals as the College provided were hardly in the five-star category (though the sym­posium “banquet” showed promise). Without doubt, these lodgings were the worst mini-symposium-goers have had to put up with. In fair­ness it should be pointed out that things seem to have improved greatly in the intervening years. The current King William’s College web-site shows modern (if still largely dormitory) accommodation and speaks of “sump­tu­ous catering”. The symposium otherwise was a great success. Vir­tually all of the Manx rune-stones were inspected, including those in the Manx Museum; and the Iron-Age hill fort and Viking ship burial site at Balla­doole – complete with interpretation by Sir David Wilson – was thrown in for good measure. On the second evening of the symposium, Sir David and Lady Eva provided participants with a delicious home-cooked meal at their home in the Old Lifeboat House, Castletown.

			These personal reminiscences of the early runic mini-symposia have grown rather more extensive than I intended. Since meetings closer in time will be more familiar to many of today’s participants, I will content myself with listing them, interspersing odd comments as seems appropriate. The most recent meetings (from 2004 onwards) I will simply enumerate.

			The twelfth meeting took place in Groningen in the Netherlands in 1999, and was organised by Tineke Looijenga. I was not myself present, so can offer no insights (but see Nytt om runer 15: 38–9). For reasons that escape me, it had been decided not to hold a symposium at all in the fol­low­ing year. This I thought a shame, since it had up to that point been an annual get-together. I therefore took it upon myself to issue invitations to the usual suspects, urging them to undertake the hazardous journey to Ork­ney and Shetland. Virtually everything of runic interest in the islands was examined – even Eshaness II, though this Shetland gravestone is so worn its inscriptions can only be seen under cover with the help of artificial light. I still treasure the pictures I have of participants lying flat on the ground, covered with blankets, trying to make out something of what was once there. For anyone ignorant of the context, these images must sug­gest a comedy sketch rather than serious runological investigation. Ork­ney and Shetland 2000, then, became the thirteenth annual runic mini-symposium.

			Three excellent meetings were arranged in the immediately following years: by Per Stille in Lund (2001, the fourteenth); by Henrik Williams, Jan Paul Strid, and Mindy MacLeod – Kalmar, Öland and Blekinge (2002, the fifteenth); and by Klaus Düwel, Edith Marold, Alfred Bammesberger, and Gaby Waxenberger in Eichstätt, Germany (2003, the sixteenth). These gather­ings are fully described in the relevant numbers of Nytt om runer: Lund in vol. 17: 41; Kalmar, Öland and Blekinge in vol. 18: 28; Eichstätt in vol. 19: 31–3. As the three pages dedicated to the Eichstätt meeting indi­cate, this was a symposium with a difference. In the manner of the Schles­wig gathering in 1994, it was more of a general workshop, with emphasis on the exchange of ideas and in particular the presentation of papers, culminating in publication – again in one of de Gruyter’s unafford­able Ergänzungsbände (No. 51). Time was, however, also set aside for the examination of inscriptions, thus honouring the spirit of the mini-symposia.

			With Eichstätt regular written reports on the annual gatherings of field runologists come to an end, for with volume 19 of Nytt om runer (2004; publ. 2006) publication of this most useful bulletin of runic research regrettably ceased. For knowledge of subsequent runic mini-symposia, we must rely on our memories and such pre-prints, hand-outs, etc. as have survived attempts to de-clutter our offices, homes and computers. For­tu­nately, symposia nos 17–29 will be present in the minds of many or most of today’s participants, and details of academic and social interest can be sought from those who attended. I was present at some of the meetings, but by no means all, and my recollections are therefore patchy. The most sensible thing I can thus do is to end with a simple list, giving (1) the year of each meeting after 2003, (2) the number of the meeting in the series, and (3) the venue. It is sincerely to be hoped that someone at a future date will consider adding their personal recollections of the post-2003 meet­ings to the remarks I have made here.

			2004: 17, Bergen

			2005: 18, Copenhagen

			2006: 19, Östergötland/Småland

			2007: 20, Gotland

			2008: 21, Paris

			2009: 22, Sigtuna

			2010: 23, Schleswig

			2011: 24, Uppsala

			2012: 25, Stavanger

			2013: 26, Mora

			2014: 27, Oslo

			2015: 28, Bornholm

			2016: 29, Isle of Man

			2017: 30, Skara

			2018: 31, Trondheim

			2019: 32, Sundsvall

			2022: 33, Uppsala

			2023: 34, Copenhagen

			2024: 35, Oslo

			2025: 36, Orkney

		

	
		

		
			Review Article

			Klaus Düwel, Robert Nedoma, and Sigmund Oehrl. Die südgermanischen Runeninschriften: Mit Beiträgen von Moritz Paysan, Peter Pieper, Diana Sauer und Frauke Stein. Reviewed by Martin Dewey-Findell 

		

		
			Dewey-Findell, Martin. “Review of Klaus Düwel, Robert Nedoma, and Sigmund Oehrl. Die südgermanischen Runeninschriften: Mit Beiträgen von Moritz Paysan, Peter Pieper, Diana Sauer und Frauke Stein. Ergänzungsbände zum Reallexikon der germanischen Altertumskunde, 119. Berlin/Boston: De Gruyter, 2020. 2 vols, 1331 pp. ISBN 978-3-11-053099-5.” Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 233–44.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1093

		

		
			Review Article

			Klaus Düwel, Robert Nedoma, and Sigmund Oehrl. Die südgermanischen Runen­inschriften: Mit Beiträgen von Moritz Paysan, Peter Pieper, Diana Sauer und Frauke Stein. Ergän­zungs­bände zum Reallexikon der germanischen Alter­tums­kunde, 119. Berlin/Boston: De Gruyter, 2020. 2 vols, 1331 pp. ISBN 978-3-11-053099-5. €199,95.

			Reviewed by Martin Dewey-Findell

			Introduction

			Corpus editions are one of the most vital tools for the researcher into any aspect of runology and have an enduring legacy as reference works many years after their publication. It is partly for this reason that Futhark dedicated a full issue to them (Futhark 12, 2021 [publ. 2022]), and the publication of new corpus editions has been one of the aims of the long-running German project Runische Schriftlichkeit in den germa­nischen Sprachen (RuneS). To date, project participants have published or are pre­paring editions of the Frisian inscriptions (Kaiser 2021); Nordic runica manu­scripta outside Scandinavia (Bauer and Heizmann 2026); and the Old Eng­lish (and pre-Old English) inscriptions (Waxenberger, forthcoming). The corpus edition of the South Germanic inscriptions precedes all of these and is a work of formidable size and scope. The production of this work was a long-standing ambition of the late Professor Klaus Düwel and it should be seen as part of his legacy.

			The South Germanic corpus is more modest in size than some others, although the inclusion of recent finds has expanded it significantly from ear­lier editions: Arntz and Zeiss (1939) covered 28 South Germanic inscrip­tions (although they did not use this term, and their larger corpus was def­ined as “continental” rather than “South Germanic” — see below); the chap­ter of Krause and Jankuhn (1966) covering this material had 35; and Opitz (1977) had 56. The new edition has 141 entries, including a number of objects which are lost, and a number of inscriptions about which there is some degree of doubt in regard to authenticity and/or runic char­acter. Some 56 of the entries fall into one or both of these categories although this is not to be taken as an argument for exclusion. Many of the un­cer­tain cases have been included in older corpus editions as worthy of con­sider­ation and discussion, and it would have been remiss of the editors to leave them out.

			Structure

			The edition is a hefty work in two volumes: Part 1 contains the prefatory material and analysis together with the corpus entries while the slimmer Part 2 consists of the bibliography, indexes, high quality colour plates and other helpful information such as handlists of the inscriptions subdivided by object type, relative chronology and so on. Placing this reference mate­rial in a separate volume benefits the user by saving a great deal of flip­ping back and forth that would otherwise have taxed both the brain and the forearms of the reader.

			The introductory sections take up about 220 pages, almost a quarter of Part 1. As well as the apparatus about abbreviations and notation used in the edition, there are accounts of the history of research on the South Ger­manic inscriptions; the history of runic writing in the South Ger­manic area; Sauer’s chronological discussion (which establishes a relative chro­nol­ogy and periodisation, where much of the earlier literature concerned itself pri­mar­ily or exclusively with absolute dating); and Nedoma’s ex­ten­sive analysis of the script and language of the inscriptions, which could form a short book in itself and will be discussed in more detail below. This is fol­lowed by several shorter commentaries on the matters of magic, authen­tic­ity, paratextual signs and the use of technology such as micros­copy for the first-hand study of inscriptions. After two appendices by Ne­do­ma (the first a short summary listing the inscribed objects and the con­tents of the in­scrip­tions, and the second a breakdown of the corpus into categories based on legibility and levels of confidence about their authen­ticity and/or runic character), the main corpus entries take up the remainder of the volume.

			One of the notable ways in which the edition aids the reader is by pre­senting inscriptions at three levels of detail: the short summary in Appendix 1; an expanded summary with key information about the object, the find context and its dating at the start of each corpus entry; and the more detailed description and analysis in the remainder of the entry. This makes referencing and comparison much easier than if one had to dig through the full entry in detail to extract basic information.

			

			Definitions and inclusion/exclusion of inscriptions

			One of the first problems that any corpus edition needs to address is how to define the corpus and how to deal with borderline cases for inclusion in or exclusion from the corpus. The classification of this group of in­scrip­tions as “South Germanic” defines the corpus on linguistic criteria and consequently excludes material that was included in some earlier publi­cations (notably Arntz/Zeiss) which used geographical criteria. This is not to say that the location and geographical distribution of finds has been ignored, and when deciding on whether an item belongs in the corpus, other criteria must also be taken into account (such as dating, archaeo­logical context, and the extent to which we can be certain that we are deal­ing with runic writ­ing rather than script imitation or other marks that formally resemble runes). It is worth noting how this edition deals with the problematic or uncertain cases. In some earlier works, these problematic cases were removed from the main corpus and placed in an annex (Opitz, for in­stance, includes in an annex those inscriptions which are suspected of being modern or which are doubtfully runic). The new edition, instead of sepa­rating these items, adds tags to the sigla. With respect to questions of authen­ticity, items such as the Kärlich fibula are marked with a star: *SG-61 indi­cating Authentizität […] zweifelhaft oder nicht gegeben, “authen­ticity […] doubtful or not given” (p. xxviii). An intermediate conf­idence level is also marked: for cases like the much debated Kleines Schuler­loch cave inscription (see contributions to Bammesberger and Waxen­berger 2006), the asterisk is placed in parentheses, (*)SG-65, which is glossed as Authentizität nicht gesichert, “Authenticity not confirmed”. These categories naturally include various degrees of uncertainty or sus­pi­cion, and the boundary between zweifelhaft and nicht gesichert is a matter of judge­ment on each item. In the case of Kärlich, the fibula is probably authentic, and while there are strong grounds for regarding the inscription as modern, this cannot be determined beyond doubt (pp. 329 f.); but the same classification is also used for the Maria Saal bone (*SG-76), which is certainly a modern forgery (pp. 400 f.). The difficulties of ascer­tain­ing authenticity and the varying degrees of evidence and confidence are addressed and clarified in Düwel’s commentary (pp. cxlii–cxlvi).

			Another question that must be addressed in relation to “authenticity” is how it should be referred to. There is a long tradition of labelling modern in­scrip­tions as forgeries or fakes (gefälscht, fälschungsverdächtig etc.), but these terms ascribe to the maker a conscious intention to deceive, which can be demonstrated in some instances (like Maria Saal), but usually cannot, since even if we are confident that the inscription is of modern origin, we do not know who made it or why. This matter has been discussed, e.g., by Wil­liams (2012), who favours the more neutral term “modern” in general. With regard to the entries in the South Germanic corpus, however, there are perhaps stronger grounds for using the more loaded terms (although the editors do not set out their reasons explicitly). Many of the suspect items appeared in the early twentieth century, particularly in the 1920s–40s in the context of widespread popular interest in “Germanic” or “Ger­man” antiquities, an interest which was appropriated and amplified by the Nazis (see, e.g., Hunger 1984; Goodrick-Clarke 1992). Leaving aside the Weser bones (SG-134) whose authenticity is now accepted despite dis­putes in the past, the corpus contains ten items marked as doubtful (*SG-nn) and four marked as not confirmed ((*)SG-nn). Of these 14, nine came to light between 1920 and 1945. Naturally, the timing alone should not count against their authenticity, but we should note that the appeal (and financial value) of antiquities in this period did inspire an industry in archaeo­logical forgeries such as the Maria Saal bone and the supposed dis­covery of “Attila’s grave” (Eichner 2006).

			A further cause for caution or suspicion is that some of the inscriptions are associated with individuals who are known to have been involved in archaeo­logical forgeries. The connection with these individuals is not necessarily probative: they include Ludwig Ahrens, who sold the (genuine) Weser bones to the Staatliches Naturhistorisches Museum in Olden­burg in 1927/28 but also sold them a number of carved bones which he had made himself (Pieper 1989);1 and Otto Rieger, the discoverer of the Kleines Schulerloch inscription in 1937, who was also involved in the reporting of a “prehistoric” carving at the nearby Kastlhänghöhle which is cer­tainly of modern origin (Düwel 2006, 324 f.; cf. Eichner 2006).

			Linguistic analysis

			The edition devotes a good deal of space to Nedoma’s extensive and com­pre­hensive discussion of the linguistic issues, including the difficulties of defining the term südgermanisch. In practice, disentangling linguistic labels (e.g., langobardisch) from ethnic or political ones is no simple matter. The examples on pp. lxi f. are instructive. In order to assign an inscription to a language group, various nonlinguistic factors must be taken into ac­count, such as the geographical location of the find, its archaeological con­text (e.g., the inventory of finds from the same grave and from the same cemetery), and the style of the object. None of these factors can be decisive but this type of approach does raise important questions: if we are defining the corpus linguistically, and assigning objects to linguistic group­ings (pre-OHG, pre-OS etc.) based largely on nonlinguistic criteria, how do we avoid projecting onto the past dialect differences which are only attested in later written records, or leaning on outdated assumptions about ethnicity and language? One of the examples highlighted in this section is the (Győr-)Ménfőcsanak fibula (OG-7), which is classed as East Ger­manic (and accordingly excluded from the South Germanic corpus) on the basis of its location and the style of the brooch; the inscription is only partly legible (transliterated xxx(x)ai[---? by Nedoma 2009, 123), so it obviously cannot be classified linguistically. From the limited evi­dence available, the classification is entirely reasonable, but we must be sen­sitive to the potential confusion that can arise from using a term like “East Germanic” (or “South Germanic”) as both a linguistic label and a geo­graphical or stylistic one.

			The linguistic analysis is thorough, covering phonology, morphology and syntax (to the extent that the latter is reconstructible from the very short texts). This section of the edition provides a valuable synthesis of, and a gateway to, the body of more detailed literature on these topics (notably Nedoma’s own extensive work on personal names). Especially wel­come is the substantial treatment of graphematics and paratextual signs, which owes a considerable debt to the work of Graf (2010) and Waldis­pühl (2013).

			Concerning pragmatics, a taxonomic system of text types (maker in­scrip­tions, owner inscriptions and so on) is set out in the edition. The types are iden­ti­fied largely on the basis of the syntactic constructions found in the corpus (e.g., the group of inscriptions with the structure Adressant NOM + ‘lieb, angenehm’ + Adressat DAT, exemplified by SG-10 Bad Krozingen Bōba leub Agirīke (p. cxxvi)). Kaiser used a similar approach in the Frisian corpus edition (2021). Other possible analyses of these texts are considered, but the edition does not venture further into the field of pragmatics, which has been gaining more attention in runology, with some recent research show­ing possible paths to a more complete under­standing of how the pro­duc­tion and reading of runic inscriptions can be viewed as social acts (see, for example, Higgs 2025 on the pre-OE inscriptions).

			

			Corpus entries

			The articles on each inscription contain comprehensive, up to date descrip­tions of the inscription, the object and its context (dating, manufacture, archaeo­logical context etc.), with a literature section covering the older cor­pus editions and wider literature relating to the inscription. Within this frame­work, individual entries inevitably vary in their length and focus. To illustrate some of the ways the edition handles the problems asso­ciated with individual entries, it is worth examining one in closer detail.

			SG-88 Nordendorf I

			The larger fibula from Nordendorf is one of the best known and earliest recorded South Germanic inscription-bearing objects and has attracted a great deal of attention and discussion, not least due to its mention of heathen gods. The earliest published description of the inscription is by Hofmann (1866), and the fibula continues to stimulate debate in the literature over 150 years later (see, e.g., Mees 2024). Its inscription, as presented in the edition, reads:

			α →Ilogaþore IIwodan IIIwigiþonar; β ₪⃯ ạẉaḷeubwini≣

			α logaþore Wōdan Wigiþonar; β Awa Leubwini (or Awa leub Wini?)

			“α arglistig(e) [sind] Wodan [und] Kampf-Donar (oder: Weihe-Donar?); β Awa [und] Leubwini (oder: Awa [ist] lieb (angenehm) dem Wini bzw. Awa [wünscht] Liebes dem Wini?)”

			“α devious, mendacious [are] Wodan [and] Battle-Donar (or Consecration-Donar); β Awa [and] Leubwini (or: Awa [is] dear (pleasing) to Wini, or: Awa [wishes] something dear for Wini?)” (p. 459; English translation by the reviewer).

			This summary presentation (which is fleshed out in more detail in the cor­pus entry) illustrates a number of points about the edition’s approach. The use of diacritics and special characters to mark epigraphical features — such as the change in orientation between the two complexes (or two inscrip­tions?) α and β, indicated by ₪⃯ — makes these visual features explicit, where they have often been neglected or subordinated. Likewise, the para­textual sign marked as ≣ (which is glossed in the description as “ein eiben­runenähnlicher Texttrenner”, “a text divider resembling a yew-rune”) is recorded alongside the runes (Fig. 1). The attention to paratextual signs and other aspects of presentation is reflected throughout the edition and indicative of the greater interest in these matters in more recent research (as discussed above).

			Like all transliterations, this involves decisions about what is and is not salient for the runologist. One element which is not represented in the trans­literation is the marking above the o of wigiþonar (line α III) which resembles an l rune, and has been treated as such in some of the literature (e.g., by Arntz/Zeiss 1939, 281). The detailed description of the inscription (pp. 462–64) makes the reasons for this clear: this mark is, in the view of the compilers, the carver’s first — and subsequently corrected — attempt to form the “roof” of o. In this case, it is to be treated as part of the rune itself and therefore not to be marked in the transliteration.

			While the edition does not have a section dedicated to the principles of transliteration, the matters of what is to be represented, and how, are explained in depth in the introductory material as part of Nedoma’s treat­ment of script and language (pp. lix–cxxviii).

			This summary is followed by a brief presentation of key information about the object, the context of the find, dating, its current location, and a compre­hensive set of references. The literature list includes the first mention of the brooch in the report of an academic assembly in 1865 where Prof. Linden­schmidt of the Römisch-Germanisches Zentral­museum in Mainz presented it to the gathering (VdPh 1866, 125). This report does not in­clude any information about the content of the inscription (which was first detailed by Hofmann in 1866). Not included in this overview of the liter­ature is the treatment of Nordendorf in Stephens’ Old-Northern Runic Monu­ments (Stephens 1867–1901, 2: 574–81). This reviewer is not sure whether this was an inadvertent omission, or whether Stephens’ contri­bution was rejected as unhelpful for a modern audience. His account of the inscription does not add significantly to that of Hofmann, contains some rather odd readings, and must be read with an awareness of his anti-German sentiments. Since he was adamant that Germany had no native tradition of runic writing,2 he placed the Nordendorf brooch in his group of “wanderers” (along with SG-95 Osthofen) and speculated that it had come to Germany from the “Northmen” (i.e., Scandinavians). Rather more usefully for the modern reader, Stephens does give a more detailed account of the discovery and presentation of the brooch by “Dr. L. Linden­smit [sic]”, albeit accompanied by some rather scathing remarks about Hof­mann’s analysis. His work is certainly worthy of inclusion for the modern reader interested in the history of runology, but less so for those interested in the linguistic analysis of the inscription or in its historical, archaeo­logical and art-historical context.

			With its long history and numerous different approaches to reading and inter­pretation, Nordendorf I presents editors with the challenge of synthesising a very large volume of literature and evaluating many differ­ent interpretations. The interpretation favoured by the compilers is fore­grounded in the summary, so the reader is not made to wait until the end of the corpus entry for the conclusions to be revealed in the manner of a murder mystery. The detailed linguistic analysis in the body of the entry covers and evaluates the various interpretations both thoroughly and concisely. The first element of the compound wigiþonar, for example, has been the subject of much debate. The corpus entry deals with different inter­pretations in more or less chronological order, beginning with the pro­posal in some of the early literature that wigi represents a verbal imper­ative, wīgi ‘consecrate’ (< PGmc. *weihija-). The treatment of line III as a compound is attributed to Krause (1927, 273 f.; cf. Krause and Jankuhn 1966, 293), who still connected the first element with the same root, and saw in the compound an epithet “Consecration-Þonar”, comparable to ON Ving­þórr (although we might note that the etymology of the latter is by no means certain and, like Nordendorf wigi-, has been etymologically asso­ciated both with ON vé ‘house; holy place, temple, sanctuary’ and with vega ‘to fight’ (de Vries 2000 [1957–60], sv.; cf. Cleasby/Vigfusson 1874, sv.)). The edition’s preference for the latter is partly phonological: g for pre-OHG /h/ < PGmc. *h (cf. OHG wīhen) is unexplained, and no such diffi­culties are presented by a reflex of *wig- ‘fight’.

			From a semantic and pragmatic point of view, logaþore has also proven problematic. Again, the treatment of different interpretations is organised chrono­logically, starting with the early suggestions that it was a third theo­nym cognate with ON Lóðurr — the etymology of which is (again) un­certain — and that the inscription attested to the persistence of heathen reli­gion among the Alamanni in the sixth century. The alternative (and now generally accepted) connection is with OE logþor ‘wily, crafty’ and logeþer ‘enchanters, snake-charmers’ (Bosworth and Toller 1898–1921, sv.); and Düwel (1979) interpreted it as a plural adjective ‘devious, men­da­cious’ or a noun ‘deceivers, liars’, modifying the theonyms Wōdan and Wigi­þonar and thereby indicating not an expression but an abnegation of pagan religion. The possibility of a third theonym has recently been revived by Mees, who sug­gests it may be a byname for Loki and disputes the syntactic analysis of Düwel (Mees 2024, 8). One of the difficulties we face with the South Ger­manic inscriptions in general is that they are so short and syntactic rela­tions are often ambiguous: a good number of the texts contain a series of personal names, and while there may be general agree­ment about the identi­fication of grammatical case, the corpus contains very few verbs or adpositions that might clarify the function of the cases. The treatment of syntax in the general introduction is correspondingly very brief (pp. cxix f.).

			The translations of inscription β in the corpus entry exemplify this prob­lem. The idea that awa represents a nominative feminine personal name Awa is not disputed; but leubwini is more difficult: it could be a di­thematic name Leubwini (most likely nominative), or leub could be an adjective (or substantive) and wini a monothematic name (probably dative). There are certainly parallels in the corpus for the former (e.g., SG-126 Weimar II contains what appears to be a list of three nominative per­sonal names: ida⁝bịgina:hahwar:, da Bigīna Hāhwr . The first is taken to be the owner of the brooch and the others the donors, although these relations have to be inferred con­tex­tu­ally and are not made explicit in any part of the inscription; see pp. 686–89).

			If we follow the latter interpretation, then the inscription would be struc­tur­ally parallel to that of SG-10 Bad Krozingen, →Iboba⁝leub ₪⃯ IIagirike Bōba leub Agirīke (transliteration and transcription from the edition, p. 62). The Bad Krozingen entry offers several different trans­la­tions (the layout and English translations are the reviewer’s, based on the German text presented with the transliteration):

			1. Bōba NOM. leub NOM. AgirīkeDAT

				a. Bōba, dear/pleasing to Agirīk

				b. Bōba [is] dear/pleasing to Agirīk

			2. Bōba NOM. leubACC. Agirīke DAT.

				Bōba [wishes] something pleasing/dear [for?/to?] Agirīk

			In the first two, the analysis of case is identical, but it is unclear whether the adjective leub is to be understood as attributive (modifying Bōba) or predicative (the complement of an unexpressed copula). If we are dealing with a type of epigraphic culture in which syntactic cues that we might expect in the spoken language or in a manuscript text are suppressed, and the structure of the text is implicit, then it is obviously more difficult for modern readers to infer structures and sociocultural meanings that may have been evident to the makers and contemporary readers of the in­scrip­tions. Some of Mees’ objections to the interpretation of Nordendorf I favoured by Düwel et al. centre on the question of what types of syntactic structure can reasonably be inferred. Whatever our assessment, much of the information that would help us to understand the pragmatic function of the text is unavailable, or at best implicit.

			The entry concludes with a short section on the function(s) of the in­scrip­tion, which in this instance acts as a summary of the foregoing lin­guistic analysis and of how the text is to be classified in terms of formulae: in­scrip­tion α as either an invocation of three gods or (as preferred in more recent scholarship) a Christian renunciation of two pagan gods; and inscrip­tion β as either a donor formula or an expression of affection (cf. the classification of text formulae in the introduction, pp. cxx–cxxviii).

			Conclusion

			With Düwel’s passing we lost one of the giants of runology. The fulfil­ment of his ambition for a full corpus edition of the South Germanic inscrip­tions seems a fitting tribute to him, not least in the ways it leads the reader into the substantial and far-reaching research of his colleagues. All those of us who have worked on this material have been guided and sup­ported by Düwel, and this edition is a testament to his influence, his intel­lectual rigour and his generosity. It is immaculately compiled and covers often diffi­cult and complex material in remarkable detail and with remarkable clarity.

			Bibliography

			Arntz, Helmut, and Hans Zeiss. 1939. Die einheimischen Runendenkmäler des Fest­landes. Leipzig.

			Bammesberger, Alfred, and Gaby Waxenberger, eds. 2006. Das fuþark und seine einzel­sprachlichen Weiterentwicklungen. ERGA, 51. Berlin.

			Bauer, Alessia, and Wilhelm Heizmann. 2026. Runica Manuscripta: Die nordische Tradition. ERGA. Berlin.

			Bosworth, Joseph, and T. Northcote Toller. 1898–1921. An Anglo-Saxon Dictionary: Based on the manuscript collections of Joseph Bosworth; Edited and enlarged by T. Northcote Toller. London. Online edition: http://lexicon.ff.cuni.cz/texts/oe_bosworthtoller_about.html.

			Cleasby, Richard, and Gudbrand Vigfusson. 1874. An Icelandic-English Dictionary. Oxford. 

			Düwel, Klaus. 1979. “Die Runendenkmäler der Völkerwanderungszeit.” In Kunst der Völkerwanderungszeit, ed. Helmut Roth, 93–98. Berlin.

			
					2006. “Zur Runeninschrift im Kleinen Schulerloch bei Kelheim/Donau (Bayern).” In Bammesberger and Waxenberger, 2006, 317–46.

			

			Eichner, Heiner. 2006. “Zum Problem der Runeninschrift im Kleinen Schulerloch bei Oberau/Altessing.” In Bammesberger and Waxenberger, 2006, 356–79. 

			ERGA = Ergänzungsbände zum Reallexikon der germanischen Altertumskunde.

			Goodrick-Clarke, Nicholas. 1992. The Occult Roots of Nazism. London.

			Graf, Martin Hannes. 2010. Paraschriftliche Zeichen in südgermanischen Runen­inschriften: Studien zur Schriftkultur des kontinentalgermanischen Runen­hori­zonts. Medienwandel — Medienwechsel — Medienwissen, 12. Zürich.

			Henning, Rudolf. 1889. Die deutschen Runendenkmäler. Strassburg. 

			

			Higgs, Jasmin. 2025. “Determining the Functions of the Pre-Old English Runic Inscriptions.” Ph.D. thesis, University of Nottingham.

			Hofmann, Conrad. 1866. “Über einige Runeinschriften.” Sitzungsberichte der könig­lichen bayerischen Akademie der Wissenschaften zu München 1866: 112–41, 204–08.

			Hunger, Ulrich. 1984. Die Runenkunde im Dritten Reich. Frankfurt a.M.

			Kaiser, Livia. 2021. Runes across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Annotated Edition of the Old Frisian Runic Corpus. ERGA, 126. Berlin/Boston.

			Krause, Wolfgang. 1927. “Vingþorr.” Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 64 (1924): 267–76.

			Krause, Wolfgang, and Herbert Jankuhn. 1966. Die Runeninschriften im älteren Futhark. 2. vol. Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, philo­logisch-historische Klasse, 3 ser., 65. Göttingen.

			Mees, Bernard. 2024. “Syntax and Gender in the Nordendorf I Inscription.” Medium Ævum 93: 1–23.

			Nedoma, Robert. 2009. “Eine ostgermanische Silberblechfibel mit fragmentarischer Runen­inschrift aus (Győr-)Ménfőcsanak (Komitat Győr-Moson-Sopron, Ungarn).” Die Sprache 49 (2007/08, publ. 2009): 120–24.

			Opitz, Stephan. 1977. Südgermanische Runeninschriften im älteren Futhark aus der Mero­wingerzeit. Kirchzarten. (2nd edition 1980; 3rd edition 1987).

			Pieper, Peter. 1989. Die Weser-Runenknochen: Neue Untersuchungen zur Proble­matik: Original oder Fälschung. Archäologische Mitteilungen aus Nord­west­deutsch­land, Beiheft 2. Oldenburg.

			Stephens, George. 1866–1901. The Old-Northern Runic Monuments of Scandinavia and England. 4 vols. London.

			VdPh 1866 = Verhandlungen der 24. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner, Heidelberg 1865. Leipzig.

			de Vries, Jan. 2000 [1957–60]. Altnordisches etymologisches Wörterbuch (2nd edition). Leiden.

			Waldispühl, Michelle. 2013. Schreibpraktiken und Schriftwissen in südgermanischen Runen­inschriften: Zur Funktionalität epigraphischer Schriftverwendung. Medien­wandel — Medienwechsel — Medienwissen, 26. Zürich.

			Waxenberger, Gaby. Forthcoming. Edition of Old English Runic Inscriptions. Vol. 1, Pre-Old English Inscriptions, ca. AD 425–600; vol. 2, Old English Inscriptions, ca. 610/650 until the 11th Century. ERGA. Berlin/Boston.

			Williams, Henrik. 2012. “The Kensington Runestone: Fact and Fiction.” The Swedish-American Historical Quarterly 63: 3–22.

			

			
				
						1 Pieper notes the poor quality of Ahrens’ forgeries, which corroborates his scientific find­ings in favour of the rune-inscribed bones, since if the latter had been made in the modern period their manufacture would have required a much greater degree of sophistication (Pieper 1989, 225–33).


						2 In his entry on Nordendorf, Stephens leaves the reader in no doubt about his position, as he rails at some length against “the modern German mania for making everything in Heaven on Earth and under the Earth ‘German’” (1867–1901, 2: 576). 


				

			
		

		
			Figure

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					SG-88 Nordendorf I, (above) back of headplate (Henning 1889, fig. 7), (below) detail of the runic inscription with the sequence ḷeubwini≣ (photo: Michelle Waldispühl). 

			

		

	
		

		
			Reviews

			Livia Kaiser. Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Annotated Edition of the Old Frisian Runic Corpus. Reviewed by Jasmin Higgs 

		

		
			Higgs, Jasmin. “Review of Livia Kaiser. Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Anno­tated Edition of the Old Frisian Runic Corpus. Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Ergän­zungs­bände, 126; Runische Schriftlichkeit in den Germanischen Sprachen, 2. Berlin/Boston: De Gruyter, 2021. 465 pp. DOI 10.1515/9783110728224. ISBN: 9783119723281; e-ISBN 9783110728224.”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 245–49.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1077

		

		
			Kaiser, Livia. Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Annotated Edition of the Old Frisian Runic Corpus. Reallexikon der Ger­ma­nischen Altertumskunde, Ergänzungsbände, 126; Runische Schriftlichkeit in den Germanischen Sprachen, 2. Berlin/Boston: De Gruyter, 2021. 465 pp. DOI 10.1515/9783110728224. ISBN: 9783119723281; e-ISBN 9783110728224. € 230.00.

			Reviewed by Jasmin Higgs 

			Livia Kaiser’s Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Annotated Edition of the Old Frisian Runic Corpus is the newest major contri­bu­tion to the discussion of the Old Frisian runic corpus. It was produced as part of the RuneS project, “Runische Schriftlichkeit in den Germanischen Sprachen”, which is an undertaking that aims to describe and analyse runic writing compre­hensively with a particular focus on graphemic and text-pragmatic aspects. The goal of the book is to produce an edition of the Frisian material that uniformly and systematically records all inscriptions thought to belong to the corpus. This aim necessarily entails a reassessment of the definition of the Frisian corpus, especially in relation to the Old English runic corpus, asking whether these are separate runic traditions, or whether we should speak of a North Sea runic tradition.

			This book builds upon a small number of previous themed contributions; whilst the work of Tineke Looijenga (“Checklist Frisian Runic Inscriptions” and “On the Origin of the Anglo-Frisian Runic Innovations”, both in Frisian Runes and Neigh­bouring Traditions, pp. 91–108, 109–22 [Amsterdam, 1996]; Texts & Con­texts of the Oldest Runic Inscriptions [Leiden, 2003]; and “Runic Literacy in North-West Europe, with a Focus on Frisia” in Frisians of the Early Middle Ages, pp. 375–400 [Woodbridge, 2021] ) is the backbone of discussion of the Frisian material, Looijenga’s chapter in Texts & Contexts (2003, 299–328) was, until Kaiser in 2021, the closest we had to a corpus edition. Thus, Kaiser’s work is very wel­come in providing the first comprehensive critical edition. The book is sepa­rated into three parts: “1. Preliminaries”, “2. Linguistic Analyses”, and “3. The OFRC [Kaiser’s abbreviation for ‘Old Frisian Runic Corpus’] Edition”. Each part is then sub­divided into chapters, each with a clear heading and supportive visual design which includes clear tables, diagrams and additional images which aid in the compre­hension of the chapter. 

			“Part 1. Preliminaries” deals with all the information needed to comprehend Kaiser’s study of the Old Frisian corpus, including previous editions and their meth­od­o­logical issues, an understanding of how Old Frisian relates to other Ger­manic languages, and the archaeological context of Frisia and discovery of the inscrip­tions. The first chapter in “Preliminaries” is titled “The Old Frisian Runic Corpus Edition” and has three main aims: to define runology and provide an overview of the methods used in the discipline; to detail the previous editions of the material; and to state the methodological problems with working with the present edition. What stands out in this chapter is the outline of runological methodologies and the subsequent “uncertainty factors”. Kaiser provides an outline of each step in the traditional runological methodology and lists factors which may contribute to the reading of the inscription and cause variety in interpretation. This then explains to the reader why certain readings of inscriptions are different, and how each runic inscription can be influenced by the “uncertainty factors” impacting the inter­pretations. “Uncertainty factors” are wide-ranging and inform both the view­ing of the inscription by the runologist and the subsequent philological and linguistic analysis. They include, for example, dependence on technology and equipment such as cameras and 3D scans to record the inscription, validity and accuracy of archaeological dating methods, or reliability of descriptive gram­mars. Transparency in research is provided by pointing to “uncertainty factors” which may arise during the process of runological interpretation; this is a welcome discussion of the difficulties in runology, though no solution to the “uncertainty factors” is offered. The second chapter, “Germanic Language Models and Periodization”, is divided into two sections, focusing firstly on the Ger­manic language models and secondly on the periodisation of the Old Frisian runic corpus. Kaiser reviews the different language models which position Old Frisian in relation to other Germanic languages; she considers the traditional “Anglo-Frisian model”, the “Ingvaeonic or North Sea Germanic model”, and the “Convergence model”. This is followed by a section on the development of the Old English fuþorc, which leads to a discussion of North Sea Germanic inno­va­tions. The final part of the chapter is a discussion of the periodisation of Old Frisian, comparing periodisation attempts by different scholars such as Bo Sjölin (Einführung in das Friesische [Stuttgart, 1969]), Thomas L. Markey (Frisian [Ber­lin, 1980]), Hans Frede Nielsen (“Ante Old-Frisian: A Review”, NOWELE 24 [1994]: 91–136), Germen J. De Haan (“Why Old-Frisian is Really Middle-Frisian”, Folia Linguistica Historica 22 [2001]: 179–206) and Arjen P. Versloot (“Why Old Frisian is Still Quite Old”, Folia Linguistica Historica 25 [2004]: 253–98). Kaiser con­cludes that Waxenberger’s periodisation of Old Frisian (“How ‘English’ is the Early Frisian Runic Corpus”, in Frisians and their North Sea Neighbours [Wood­bridge, 2017], pp. 93–124), which is modelled after Old English, is the best fit for Old Frisian. This results in the following periodisation: c. 400–600 CE Pre-Old Frisian, c. 600–900 CE Early Runic Frisian, and c. 1200–1550 CE Old Frisian. It should be noted that Waxenberger’s model has the period of 900–1200 CE mis­sing. This periodisation is preferred by Kaiser because it uses contemporary runic evidence in its formation. The final chapter of this section is “Historical and Archaeological Framework”, which provides an overview of the history and archae­ol­ogy of the area around the find spots of the items in the corpus. In discussing the archaeological chronology and periodisation, there is a critical over­view of the use of archaeological evidence when discussing the Old Frisian corpus, noting in particular challenges posed for the dating of these objects due to the archaeological conditions, most of them being stray finds or found during com­mercial digging of terpen (‘artificial dwelling mounds’). 

			“Part 2. Linguistic Analyses” takes a three-fold approach to the corpus, with phono­logical, graphemic and pragmatic discussions. The chapter on the phono­logical discussion opens by outlining why only some of the runic inscriptions from the corpus are analysed phonologically, citing issues with uncertainty in inter­pretation due to incomplete or insufficient evidence, uncertain readings and seg­men­tations, and attribution to different corpora. She goes on to discuss the repre­sen­tation of vowels in both stressed and unstressed syllables, comparing the Old Frisian corpus with the Early Old English and Old English runic corpus. The graphemic study of the corpus follows this section, aiming to reconstruct the Frisian fuþorc. This chapter again, like that of “Germanic Language Models and Periodization”, provides an account of definitions frequently used in the discus­sion of the topic; for her graphemic analysis, Kaiser follows Michelle Waldispühl’s model (Schreib­praktiken und Schriftwissen in südgermanischen Runeninschriften [Zürich, 2013, 70–78]).

			The third and final chapter of Part 2 is that of the “Pragmatic Discussion of the OFRC”, where the author presents original concepts in terms of dealing with runol­ogy and the discipline of pragmatics. The chapter starts with an overview of the previous approaches to the pragmatic interpretation of runic inscriptions. The discussion of the communicative potential of runic inscriptions started with the “imaginative” vs. “sceptical” runological approaches to the communicative functions of inscriptions, as outlined by R. I. Page in An Introduction to English Runes (pp. 12 f. [Woodbridge, 21999]). Pragmatic analyses expanded beyond this dichotomy, and Kaiser provides a detailed discussion of previous literature related to pragmatics and runology, primarily citing Stephen E. Flowers, “How to Do Things with Runes: A Semiotic Approach to Operative Communication” (in Runes and their Secrets: Studies in Runology, pp. 65–82 [Copenhagen, 2006]) and Chris­tiane Zimmermann, “Runen­inschriften als Sprechakte? Vorüberlegungen zu einer pragma­linguistischen Untersuchung der Runeninschriften im älteren Futhark” (in Das Futhark und seine einzelsprachlichen Weiterentwicklungen, pp. 434–52 [Berlin, 2006]). She discusses especially Zimmermann’s use of John L. Austin’s How to Do Things with Words (Oxford, 1962) and John R. Searle’s Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language (Cambridge, 1969), and in particular Dieter Wunder­lich’s application of speech act theory to the Danish fibulae inscrip­tions in his Studien zur Sprechakttheorie (Frankfurt, 1976, 77). Speech act theory aims to investigate the communicative intentions of the speech producer through the study of their utterances; all utterances have three parts: locution (physical, phonetic realisation), illocution (i.e. communicative intention delivered by the locution) and perlocution (i.e. effect of the illocution and consequences), with speech act theory focusing on the illocutionary part of the utterance. After out­lining Zimmermann’s (pp. 441–43) conditions for the successful application of speech act theory to runic data, which include that the inscription must not be deficient (fragmentary, non-lexical, etc.) and that it must be within the con­ven­tionalized linguistic framework, Kaiser notes that despite speech act theory appear­ing to be a suitable model for the interpretation of communicative inten­tion for Zimmermann’s work, it is not applicable to the Old Frisian runic corpus. Spe­cifi­cally, the material does not meet the relevant preconditions: verb forms are necessary as illocutionary indicators, but the corpus has only one confirmed verb form as attested in the Oostum comb inscription [OFRC6, deda]; multiple inscrip­tions lack “satisfactory interpretation” (p. 121); and there are also frag­men­tary inscriptions. Kaiser concludes that a different approach to pragmatic analysis is needed. She places the focus on a structural, syntactic description of the inscrip­tions with the aim of tracing underlying text formulae. The formulae-focused approach follows Gaby Waxenberger’s “Text Types and Formulas on Display: The Old English Rune Stone Monuments in England” (in Vindærinne wunderbærer mære: Gedenkschrift für Ute Schwab, pp. 495–528 [Wien, 2013]), a work tracing Old English formulae which concentrated on identifying formulae for loco-mobile inscrip­tions. This textual analysis is accompanied by both an extra-linguistic and wider socio-cultural context framework as outlined by Klaus Düwel (Runenkunde [Stutt­gart, 42008], pp. 16 f.) and Waldispühl (Schreibpraktiken und Schriftwissen [2013, see above], pp. 106–10), creating a comprehensive pragmatic model. The chapter is completed by a brief discussion and a table featuring the Old Frisian runic corpus formulae assigned to each inscription, which forms a useful guide to the pragmatic analysis of the material. It appears that the corpus attests primarily single-word inscriptions, usually personal names, which may serve as name tags, and self-referential inscriptions, whose function is still debatable and requires further research. Nonetheless, there are non-lexical inscriptions which are not assigned functions via Kaiser’s formulae approach. It was specified in the detailed discussion of speech act theory referenced above that the theory was un­suit­able for the Frisian corpus, largely due to the high number of non-lexical and fragmentary inscriptions, as well as single-word inscriptions lacking verbs. These characteristics similarly limit the new pragmatic model for the corpus created by Kaiser, the suitability of which declines when textual functions are not assigned to non-lexical inscriptions, which comprise a notable part of the material. Perhaps more consideration could have been given to how to remedy the lack of functions assigned to the non-lexical data. Despite this shortcoming, the use of the formulaic approach in the pragmatic analysis is suitable for much of the Old Frisian corpus due to the occurrence of large numbers of personal names and nouns. For the first time in runology, the pragmatic analysis has been wholly tailored to the data, i.e. the Old Frisian runic corpus, and exemplifies the use of pragmatics with runological data, which hopefully the RuneS project will further expand upon. 

			The final section of the book is “Part 3: The OFRC Edition”. The corpus is broken down into smaller sub-corpora based on the rune-bearing objects; the group­ings are combs, coins and bracteates, other metal objects, yew objects, and bone objects. These objects are assigned to separate archaeological (site-specific and typological), linguistic (etymological, phonological, morphological) and runo­logical (graphemic) categories and evaluated to determine their attribution to a Frisian corpus. Corpus entries include pictures and additional drawings and images to facilitate discussion of each inscription, and well-laid-out tables orga­nise information clearly and concisely. 

			Kaiser’s final chapter, “Conclusions: A Frisian or North-Sea Corpus?”, pro­vides summaries of all three parts of the book and then details the results of each analysis. Whilst noting the issues involved in clearly separating the Old Frisian and Old English corpora, she concludes that from her reassessment of archaeo­logical and linguistic criteria, there are only five inscriptions which can be definitely determined to be Old Frisian: Oostum [OFRC6], Arum [OFRC16], Britsum [OFRC17], Westeremden A [OFRC18], and Hantum [OFRC23]. The re­main­ing inscriptions are categorised differently: nine can be placed within a wider “North Sea Germanic context”, whilst the other six “elude reliable interpretations” (p. 405). Furthermore, she excludes several inscriptions by assigning them to differ­ent runic corpora. She concludes that by considering a “North Sea Germanic Runic Corpus” instead of an Old Frisian one, all twenty-four inscriptions could be looked at in their wider mobile world of exchange and cultural interaction. 

			Kaiser’s Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Anno­tated Edition of the Old Frisian Runic Corpus achieves its goal of providing a critical edition of the Old Frisian runic inscriptions. It not only considers new research in the area of Frisian studies but also challenges conceptions of the existence of a Frisian corpus through a thorough archaeological and linguistic analysis, dealing with the corpus systematically and with originality. Highlights include the discussion of uncertainty factors in runology and the specialised prag­matic methodology. This edition indeed provides, as Kaiser hopes (p. 406), “a compre­hensive resource and starting-point for future exploration of runic writ­ing traditions”, and is suitable for those making a first acquaintance with the material and well-read runologists alike. 

		

	
		

		
			Runes in Finland. Ed. Kendra Willson. Reviewed by Staffan Fridell 

		

		
			Fridell, Staffan. “Review of Runes in Finland. Ed. Kendra Willson. Skrifter utg. av Svenska litteratursällskapet i Finland, 875. Runrön, 26. Helsingfors: Svenska litteratursällskapet i Finland. Stockholm: Appell förlag, 2024. 264 pp. ISBN 978-951-583-608-3 (Finland), 978-91-989128-0-7 (Sverige).”

			Futhark: International Journal of Runic Studies 14–15 (2023–2024, publ. 2025): 250–52.

			DOI: 10.33063/futhark.14.1078

		

		
			Runes in Finland. Ed. Kendra Willson. Skrifter utg. av Svenska litteratursällskapet i Finland, 875. Runrön, 26. Helsingfors: Svenska litteratursällskapet i Finland. Stockholm: Appell förlag, 2024. 264 pp. ISBN 978-951-583-608-3 (Finland), 978-91-989128-0-7 (Sverige). € 25.00.

			Reviewed by Staffan Fridell

			Det finns inte många runinskrifter i Finland men de få som finns, både gamla och nya, har givits en utförlig behandling i antologin Runes in Finland. I det första bidraget, ”In search of Finnish runes”, ger Heikki Oja en översikt över de inskrifter han bedömer som gamla. Han nämner till en början tre identiska mynt eller brakteater från 1100-talet som hittades i Janakkala 1832 som en del av en silverskatt. De uppges innehålla runtecken och en tolkning av George Stephens citeras. Oja kallar brakteaterna för ”the oldest written documents found in Finland” (s. 19). Samma brakteater bedömer Ulla Moilanen (s. 31) emellertid vara ”Byzantine bracteate imitations with legends resembling runes”. Det är därmed knap­past riktigt att kalla tecknen för runor och de kan inte heller sägas bilda någon text eller utgöra skriftliga dokument. Stephens läsning och tolkning är som nästan alltid fantasifull och inget att stödja sig på. En liknande brakteat har också hittats i Masku (s. 20; jfr s. 144). Riktiga runor finns däremot på ett danskt mynt från o. 1065 som också det var en del av en silverskatt, denna gång funnen i Kuusamo (s. 20). Likaså bör tre amuletter med Tyr-runan, som var del av ett skattfynd från yngre järnålder i Vörå 1981 (s. 21 f.; jfr s. 31, 144), anses för – intressanta – runristade föremål, trots att Oja skriver ”perhaps such amulets should not be regarded as fully runic objects”.

			Ulla Moilanen beskriver i sitt bidrag den runristade silverbroschen från Tuukkala som hittades i ett tidigmedeltida gravfält 1886. Hon daterar broschen till ”the twelfth or thirteenth century” (s. 30, 35) vilket stämmer med dateringsspannet hos Helmer Gustavson och Evert Salberger i Studia Archaeologica Ostrobotninensia (1987, 38): ”1100-talets senare del och 1200-talet”. Man kan notera att inskriften i Sam­nordisk runtextdatabas liksom i söktjänsten Runor och i Lena Petersons Nordiskt run­namns­lexikon (2007, 49, 126) samt av Thorgunn Snædal i Medan världen vakar (2002, 88) i stället dateras till vikingatid (så även s. 7 och 74 i denna antologi) – ovisst varför. Moilanen ger en intressant analys av inskriftens till­komst­historia (s. 36 f.) där den ursprungliga inskriften torde ha varit heui a mik, men där man senare försökt radera bort det inledande namnet och ristat namnet botui på ett annat ställe på broschen. Det tolkas tilltalande som att broschen bytt ägare, kanske från mor till dotter. De två kvinnonamnen Hægvi och Botvi pekar på Gotland och det anses troligt att broschen tillverkats på Gotland och importerats till Finland (s. 32, 40). Däremot stämmer inte påståendet (s. 35) att namnet Hægvi skulle vara belagt i inskriften G 33 som hehuiþa (gen.). Det är naturligtvis fråga om mansnamnet Hægvidher.

			Magnus Källström ger ett grundligt och kunnigt svar på frågan ”Who carved the rune­stone from Hitis?”. Han erkänner att han från början varit skeptisk till inskriftens datering till vikingatid men genom sin undersökning och analys över­tygats om stenens äkthet, även om vissa egendomligheter fortfarande förbryllar. Svaret på frågan ges: Balle, vilket motiveras utförligt och känns övertygande.

			Alessandro Palumbo och Janne Harjula presenterar och diskuterar fyra korta medel­tida latinska inskrifter på träföremål funna vid utgrävningar i Åbo. En av dessa lyder Bualæ och kombinerar alltså en inledande latinsk bokstav med runor. Författarna ger en tilltalande nytolkning bene vale ’lev väl’. De tre övriga inskrifterna är mer eller mindre korta Ave Maria-inledningar. Här jämför man stavningen i mot­svarande ord i svenska inskrifter med slutsatsen att de finska liknar mer syd­västsvenska än gotländska. 

			Per Olof Sjöstrand skriver mycket utförligt om det omdiskuterade stenkorset från Sund och dess kontext. Han menar att det verkligen finns runor på korset men att dessa är ”secondary runic graffiti”, troligen från 1400-talet. Han läser texten som ett latinskt venialis ’förlåtlig’. Vissa tecken på korset ser faktiskt ut som runor men andra verkar bara vara vertikala fördjupningar och det är svårt att se hur man kan läsa ut någon som helst meningsfull text ur helheten. Den an­tagna kontext i vilken ordet venialis skulle passa in – en förmodad konflikt mellan arbetare vid ett kyrkobygge och deras uppdragsgivare – verkar mycket lång­sökt och konstruerad.

			Kendra Willson gör en nyttig genomgång av turerna kring de så kallade Vörå­inskrifterna: deras upptäckt, debatterna, tidningsartiklarna. Hennes eget ställ­nings­tagande är påfallande försiktigt. Hon säger sig – förvånande nog – inte kunna ge ”a definitive judgment regarding their age” men menar ändå att det är sanno­likare att de är från 1800- eller 1900-talet (s. 231).

			Sist i antologin finns en artikel av arkeologerna Antti Lahelma, Jouko Pukkila och Tapani Rostedt, där de presenterar och resonerar kring tre runinskrifter. Två av dessa är uppenbart moderna och ingen skulle komma på tanken att betrakta dem som forntida. Den tredje, som finns på en runhäll vid Luonnonmaa, nära Nådendal, translittererar författarna:

			astriþʀ · risti · runoʀ · þisaʀ · aftaʀ · karl · faþir · sin · kuþọn 

			De citerar ett skriftligt utlåtande av Magnus Källström om inskriften där han ger argument för att inskriften är sentida och inte vikingatida: r-runans form, stav­ningen med ʀ i astriþʀ och den egendomliga utformningen av ornamentiken. Artikel­författarna vill trots detta lämna en möjlighet öppen för att inskriften skulle kunna vara vikingatida. Det finns dock ytterligare starka skäl som talar för Källströms bedömning. Formen på þ-runan, med bistaven som en vinkel i stället för en båge, är extremt ovanlig under vikingatid men däremot relativt ofta före­kommande i tidiga urnordiska inskrifter. Stavningen av prepositionen som aftaʀ har såvitt jag har kunnat se ingen motsvarighet någon annanstans. Slutligen är det misstänkt att det sista adjektivet enligt bilderna på s. 249 ristats kuþn. Tanken hos inskriftens sentida ristare (som artikelförfattarna verkar ansluta sig till genom att emot all praxis för translitterering återge den saknade, väntade runan som ọ) är uppenbarligen att runan o är dold under den korsande runslingan. Men så utförs aldrig en ristning under vikingatid. Man skulle antingen fortsätta inskriften efter den korsande slingan eller möjligen använda slingan som huvudstav för en runa. Det råder sammantaget ingen tvekan om att inskriften är sentida.

			I det rådande läget, med väldigt få kända runristade objekt och egentligen inget som talar för att runor ristats i Finland under vikingatiden, är det viktigt att tillämpa en strikt källkritik. Magnus Källströms infallsvinkel – att starta med ett tvivel på ålder och autenticitet men bli övertygad om motsatsen genom en grundlig analys – är i så måtto förebildlig. Likaså är artiklarna av Moilanen och av Palumbo och Harjula gott vetenskapligt hantverk. Men flera andra bidrag i antologin visar en tendens att, trots att det finns starka argument om motsatsen, ge uttryck för ett slags utomvetenskapligt hopp om att det trots allt är möjligt att det har funnits en gammal runtradition i Finland. 

		

	
		

		
			Contributors 

		

		
			Contributors

			Michael P. Barnes. Professor emeritus, Department of Scandinavian Studies, University College London, UK.

			Martin Dewey-Findell. Assistant professor, School of English, University of Nottingham, UK. ORCID iD 0000-0002-5197-4417.

			Staffan Fridell. Professor emeritus, Department of Scandinavian Lan­guages, Upp­sala University, Sweden. 

			Jasmin Higgs, Ph.D. Independent Scholar, Nottingham, UK.

			Lilla Kopár. Associate Professor, Department of English, The Catholic University of America, USA. ORCID iD 0000-0002-9000-5424.

			Magnus Källström. Associate Professor, Swedish Na­tion­al Heritage Board, Stock­holm, Sweden. ORCID iD 0000-0002-0823-0033.

			Eric T. Lander. Assistant Professor, Department of Scandinavian Lan­guages, Upp­sala University, Sweden. ORCID iD 0000-0001-8898-5307.

			Patrik Larsson. Associate Professor, School of Language, Literatures and Learning, Dalarna University, Sweden. ORCID iD 0000-0002-3753-0051.

			Kerstin Majewski. Junior Professor, Department of English, Ruhr Univer­sity Bochum, Germany. ORCID iD 0000-0002-0058-9076.

			Bernard Mees. Research Affiliate, School of Philosophical, Historical, and Indigenous Studies, Monash University, Australia. ORCID iD 0000-0001-5710-2540.

			S. Beth Newman Ooi, Ph.D. Lecturer, Department of English, The Catholic University of America, USA. ORCID iD 0000-0003-1404-7566

			Alessandro Palumbo. Associate Professor, Department of Linguistics and Scandinavian Studies, University of Oslo, Norway. ORCID iD 0000-0002-1891-4922.

			Burgert Senekal. Research Fellow. University of the Free State, Bloem­fontein, South Africa. ORCID iD 0000-0002-1385-9258.

			Henrik Williams. Professor emeritus, Department of Scandinavian Lan­guages, Upp­sala University, Sweden. ORCID iD 0000-0003-1738-7072.

			Hanna Åkerström, Ph.D. Independent scholar. Uppsala, Sweden. ORCID iD 0000-0002-4203-0115.

		

	OEBPS/image/111-palumbo_fig-02.jpg





OEBPS/image/_illu4.png





OEBPS/image/109-kallstrom_fig-04.jpg





OEBPS/image/103-akerstrom_fig-02a.jpg





OEBPS/image/111-palumbo_fig-03.jpg





OEBPS/image/112-kallstrom_fig-text-03.jpg





OEBPS/image/601_findell_fig01b.jpg





OEBPS/image/112-kallstrom_fig-01.jpg
[

oy & Hiioe o e St Al '@Qﬁ%d‘
lurcsho b Hlecth. g L deewecty
oy 7 4”WW~£:W S o]

et edint ot dg A il WM
ot f M e R e o et

/4W4w.. 1»(1.14—4“/ )

oY, /AWW@ et |

/JMWMM“

MWMM . /’u./. s
\u‘/ M, _W/l}’w ﬁéﬂu/é& V% W
2 /Wﬁwwewfw W/m

, ST ¥






OEBPS/image/111-palumbo_fig-01.jpg





OEBPS/image/112-kallstrom_fig-text-02.jpg
4 284 K 75

(DT MIK

Taﬁ





OEBPS/image/109-kallstrom_fig-03.jpg





OEBPS/image/_illu5.png
stin + fnpur - sia auk stia + brupur sin [+ k|. ..
s 1w 15w s % s





OEBPS/image/601-findell_fig01a.png





OEBPS/image/107-kallstrom_fig-02.jpg





OEBPS/image/_illu6.png
e
Ad

Re

ta

Nu
$o
*ra





OEBPS/image/_illu.png





OEBPS/image/107-kallstrom_fig-01.jpg





OEBPS/image/103-akerstrom_fig-02b.jpg





OEBPS/image/113-senekal_fig-01.png
At least 1 match with runes that
occur exclusively in the elder
futhark; no match with runes

that occur exclusively in the
younger futhark.

At least 1 match with runes that
occur exclusively in the younger
futhark; no match with runes
that occur exclusively in the
elder futhark.

All matched runes occur in both
elder and younger futharks.

At least 1 match with runes that
occur exclusively in the elder
and 1 match with runes that

occur exclusively in the younger

futhark.

Only 1 character used for
hashtag,

jm=={ Elder futhark

Younger futhark

Ideographic use






OEBPS/image/105_newman_fig-03.jpg
CUMEesSSses mwmon. - g
bae s Gambulabas
.+ ‘ubuolebas

QUM QUTANSSNUSTIS Gt
dismanuftuas Gulins

1

‘lﬁ- ® angto Grduac quo

e hocatmem dyere

STNFICANS qUAMONTR-

clampicoamus esséoom
Ghodd ;i1ssuc chacer
* gequend Gronuensus
peams wmdc 1Wmdifa
pulum quem chligbocs
178 sequierrcem so
quiGnecaburc ngna
Supen Pecgus elus
qu dprs erdliie quis 085G
qiirenacho -
funcen comudisses
peaus dpac adihim
o6 hicaurcin quid
‘Oacailis siceum uolo
manene donecuentcc

L

&

s S
QquITO QOTE L"l mesaquie-
pars emp sGmo e

G~ £ROTnes quiccdif
pulus llsnonmonram

@nonduver itihis nonmo
nrar. Secsic enm
uolomanene-donecue
mo quifo, o

Ticeso disapulus ille
qurcesamontuin penhibés
delng &
Grsamus quiccuenim o
STMONIUM S1Us

Sunoaucem Graltccmita
qicce pecrG Ths qriccest
scnbaurtur pengrgila
pecipsum anbraon ma
dum capene eos quifi
benorsunc Ubnos

Scmpsichee

amer z

b Wucess 1 ST Ll s






OEBPS/image/_cover.png
Futhark

International Journa 1 of Runic Studies

%/f/[fﬂ/}f
WWWU%Q

Vols. 14-15
2023-2024





OEBPS/image/111-palumbo_fig-05b.png
FAOAD Y AT

~7///////// iy \) f\ [






OEBPS/toc.xhtml

		
		Contents


			
						Contents 


						Foreword 


						Bernard Mees. Phrasal and Compound Verbs in Early North Germanic 


						Hanna Åkerström. Läsordningen på Stentoftenstenen 


						Eric T. Lander. Istaby ᴀfatʀ: Issues, Evidence, Arguments 


						S. Beth Newman Ooi, Kerstin Majewski, and Lilla Kopár. Eþelþryþ Who? The Enigmatic Old English Dry-point Runes in the St Petersburg Insular Gospels 


						Magnus Källström. Ett par runristade dirhamer i Historiska museets samlingar 


						Magnus Källström. Runstenen U 597 vid Hökhuvuds prästgård: Ett runstenspussel i papper och sten 


						Patrik Larsson. Runföljden tatr (U 1070): Barnspråk eller skaldespråk? 


						Alessandro Palumbo. Latin i runinskrifter och en nytolkning av gravhällen från Skärvum (Vg 129) 


						Magnus Källström. Nils Månsson Mandelgren, Carl Säve och runorna på Gånge-Rolfs horn 


						Burgert Senekal. The Use of Runic Hashtags on Instagram 


						Debate
					
								Henrik Williams and Staffan Fridell. Yggʀ on the Rök Runestone 


					


				


						Short Notices
					
								Staffan Fridell. De äldre runornas bildning 


								Eric T. Lander. A Misidentified Separator in U 924 


								Henrik Williams. Namnet Bōiʀ 


								Staffan Fridell. Dalrunornas utveckling 


					


				


						History of Runology
					
								Michael P. Barnes. The Early Runic Mini-Symposia: Some Personal Reflections 


					


				


						Review Article
					
								Klaus Düwel, Robert Nedoma, and Sigmund Oehrl. Die südgermanischen Runeninschriften: Mit Beiträgen von Moritz Paysan, Peter Pieper, Diana Sauer und Frauke Stein. Reviewed by Martin Dewey-Findell 


					


				


						Reviews
					
								Livia Kaiser. Runes Across the North Sea from the Migration Period and Beyond: An Annotated Edition of the Old Frisian Runic Corpus. Reviewed by Jasmin Higgs 


								Runes in Finland. Ed. Kendra Willson. Reviewed by Staffan Fridell 


					


				


						Contributors 


			


		
		
		Page List


			
						1


						2


						3


						4


						5


						6


						7


						8


						9


						10


						11


						12


						13


						14


						15


						16


						17


						18


						19


						20


						21


						23


						25


						26


						27


						28


						29


						30


						31


						32


						33


						35


						36


						37


						38


						39


						40


						41


						42


						43


						45


						46


						47


						48


						49


						50


						51


						52


						53


						54


						55


						56


						57


						58


						59


						60


						62


						63


						64


						65


						66


						67


						68


						69


						70


						71


						72


						73


						74


						76


						79


						79


						81


						82


						83


						84


						85


						86


						88


						89


						90


						91


						92


						93


						94


						95


						96


						97


						98


						99


						100


						100


						101


						102


						103


						104


						105


						106


						107


						108


						111


						112


						113


						114


						115


						116


						117


						118


						119


						119


						120


						121


						122


						123


						124


						125


						126


						127


						128


						129


						131


						132


						133


						134


						135


						136


						137


						138


						139


						141


						142


						143


						145


						146


						147


						148


						149


						150


						152


						153


						154


						155


						156


						157


						158


						159


						160


						161


						162


						163


						164


						165


						166


						167


						168


						169


						170


						171


						172


						173


						174


						175


						176


						177


						178


						179


						180


						181


						182


						183


						184


						185


						186


						187


						188


						189


						190


						191


						193


						194


						195


						196


						197


						198


						199


						201


						202


						203


						204


						205


						206


						207


						209


						209


						210


						211


						212


						213


						214


						215


						217


						218


						219


						220


						221


						222


						223


						225


						226


						227


						228


						229


						230


						231


						232


						233


						234


						235


						236


						237


						238


						239


						240


						241


						242


						243


						244


						245


						246


						247


						248


						249


						250


						251


						252


						253


			


		
		
		Landmarks


			
						Cover


						Table of Contents


			


		
	

OEBPS/image/403-lander_fig-02.jpg





OEBPS/image/105-newman_fig-01.jpg
esec diac e
;W(irmnuen%us

- . o S TS





OEBPS/image/403-lander_fig-01.jpg





OEBPS/image/111-palumbo_fig-05a.png





OEBPS/image/110-larsson_fig-01.jpg





OEBPS/image/109-kallstrom_fig-01.jpg
9;}“‘%‘&5‘%@0{%?} e:.‘o fdwfﬁa”
..‘an-rjmm == PNP W A PE 1A
mﬂm”» wpnn‘— € Mags o4

1





OEBPS/image/_illu1.png
i
'
1/
v

MesbpsMesTibp MesbpsMesPisbp





OEBPS/image/111-palumbo_fig-04a.jpg





OEBPS/image/111-palumbo_fig-04b.jpg





OEBPS/image/112-kallstrom_fig-03.jpg
mm FIRN VI M.uﬁ»,? v
e/ Peg g/ v deokds oo
/11’/695 ..
o/ 47 G omily





OEBPS/image/112-kallstrom_fig-text-01.jpg





OEBPS/image/112-kallstrom_fig-02.jpg





OEBPS/image/403-lander_fig-03.jpg





OEBPS/image/_illu2.png
skil : leet st
S 1






OEBPS/image/109-kallstrom_fig-02.jpg





OEBPS/image/103-akerstrom_fig-01.jpg





OEBPS/image/_illu3.png
- m - ioniprispfil -- pi

p--rpus -- tti pim : til ro
40 45 50 55 60 6 70 75 80 35






OEBPS/image/109-kallstrom_fig-05.png





